المدير؛ عبد الله البقائي سنة: 55 سنة التأسيس: 1969/2/7 الخميس 5 من محرم 1446 الموافق 11 من يوليوز 2024

10 ، شارع زنقة المرج حسان الرباط

Bach1969med@gmail.com

صِرْتُ فِي اللَّوْن أَلْوَانْ..؟

لاأُصَدِّقُ أنِّي مُجَرَّد أنْقَاض يُهَدُّ مُني. كُلَّمَا عُدْتُ أَبْكيه يَسْجُنُني في العُيُون لأُحْشَرَ أَعْمَى ، لا أُصَدِّقُ أنَّ الرِّيَاحَ سَتَتْبَعُ مَحْواً خُطَايَ لأَفْقدَ في أثري كُلَّ عُنْوَانْ 1

> لاأُصَدِّقُ أنَّ الْمَرَايَا تُكَرِّرُنَا لنَصيرَ بِدُونِ وُجُوهْ

لا أُصَدِّقُ نَفْسي أُكَدِّ بُهَا دَائِماً حِينَ تُصْبِحُ بَيْتاً لِشَيْطَانْ





القَصَائد تَقْتُلُنَا في الحَيَاهُ.. لَيْسَ في كُلِّ شَيْءِإذَا تَمَّ نُقْصَانْ

يَصلُ البَحْرُ للْبَحْر تَكْفيه في دَمِنَا قَطْرةٌ مِنْ نَبيدِ لنَغْدُو أشقًّاءَ حَتَّى وَلَوْ غَيَّرُوا لَوْنَنَا ،مَنْ يُذَكِّرُني مَنْ أَكُونُ وَمَا كُنْتُ ، قَدْ

الشيد

فتطوان

لَوْ يَشِي هُدْهُدُّ ليَعُودَ لبَلْقيسَ مُلْكُ سُلَيْمَانْ أَنَا لا أُصَدِّقُ بَعْضَ

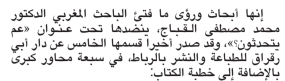
يَقْظَتي حَشَدَتْ بَدَلَ العَيْن كُلَّ العُيُونِ لتَحْرُسَ أنْدُ لسا سَقَطَتْ مَعَ بَغْدَادَ في يَمَن.. أيُّ بَلْقيسَ تَمْشي

عَلَى مَائِنَا دُونَ أَنْ تَرْفَعَ الثَّوْبَ منْ خَشْيَة البَلَل ، بَلْ نُريدُ بِمَائِهُ أَنْ يَسَتَردَّ المحيط محيطة منْ ثُمَّ نَجْدٍ



### عم ىتحدثون؟

#### القسم الخامس



-المحور الأول بعنوان» أبحاث ورؤى» ويشمل مباحث» مَّالات العولمة، الأمن الثقافي والروحي بين تحديات العولمة وخصوصيات الهوية، مَحن اللغة العربية في المغرب، اللَّخلاقيات: مبحث عضَّويٌ في الفلسفة، و المن التَّأريخ للمسرح المغربي إلى التحليلُ الفُّلسفي التاريخي

-المحور الثاني جاء بعنوان «وثيقة» ويشمل دراسات حول «اِنستيمولوجياً كارل بوبر «.

-المحور الثالث بعنوان «توطئات كتب « منها توطئة لكتاب الدُّكتور محمد الدريج (أستراتيجية التعليم المرئي)، توطئة لكتاب الدكتور العربي وافي «من الأمية إلى مجتمع المعرفة، توطئة لكتاب الأستاذ عبد الرحمن الملحوني «التجربة المغربية في محو الأمية في عهد الملوك العلويين الثلاثة»، توطِّنَّة لمسرَّحية الأستاذ أحَّمد أمل «جرح في عضو رجل»، توطئة لرواية نبيل ابن عبد الجليل «عودة حي ابن يقظان». - المحور الرابع خاص بـ»أعلام» يتضمن انعطافة محمد

المصباحي نحو التوليف بين عقلانية أبن رشَّد وعرفانية ابن عربى، وعبد السلام بنعبد العالى قارئ ومتفلسف وكاتب خَارِجٌ النسق التقليدي، و الطاهِرّ وعزيز، و محمد سبيلا، مصطَّفي الزَّباخ باحثاً ومناضلا مدنيا، و الموسيقار مولاي أحمد العلوي كما عرفته.

-أما المُحور الخامس فعبارة عن حوارات، حيث نقرأ حوارا حول تدريس الفلسفة في التعليم الثانوي، وسجالا حول اللغة العربية وموضوعات أخرى من صميم اهتمامات

الزهراء

الفاعلية البلاغ

والشعر

فاطمة الزهراء وراح

الفاعلية البلاغية والشعر

.. القضايا الكبرى وسؤال المنهج

دراسات نقدية

المفكرين المغاربة، حوارا مفتوحا بمناسبة صدور القسم الرابع من سلسلة عم يتحدثون؟». - المحور السادس موسوم بـ «قراءات»، حيث نجد قراءة لكتاب الدكتور مصطفى الجوهري المجتمع المدني - المواطنة

- التطوع. -وفي المحور السابع والأخير المعنون بـ»ملحق «يتناول (الفعل الثقافي في المغرب (مقاربة ورؤية)). يقول المؤلف في خطبته التي تصدرت مقدمة الكتاب:»

منذ أن صدر القسم الأول (غير المرقم) من سلسلة «عم يتحدثون؟» وعدد من الـزمـلاء والأصـدقـاء والإعلاميين يسألونني: لماذا هذا العنوان؟ كنت أجيبهم في البداية بأن المقصود عندي هو التوثيق حفاظا على نصلوص متفرقة ومتنوعة من الضياع. فما يُنشر في الدوريات من صحف ومجلات يُقرأ اليوم ويُنسى غدا. تغطى تلك النصوص المتفرقة والمتنوعة أبحاث ورؤى وسير أعلام من المغرب والمشرق وقراءات وحوارات ....».

ويضيف القياج «بمناسية صدور هذا القسم الخامس من هذه السلسلة تبين لي أنه من الضروري - زيادة في التوضيح- أن ألفت الأنظار إلى ما أقصده من مصطلح «حديث» في علاقته بـ «عمّ يتحدثون؟ فلقد حرصت في هذه السلسلة على أن يكون مضمون كل قسم من أقسامها ليس كلام الناس الشُّفويّ العاديّ (Parole) ولَّكن حديثُ العارفين (Discours)، وآلحديث ذو شجون كما يقال، مما حررته من نصوص لا تلتزم بالاشتراطات الأكاديمية، تكون في ْغاية الوضوح وبأسلوبْ مبسط وبلغة سليمة لتبقَّى عالقَّة فيَّ أَذْهَان قُرائِهَا مَنْ الخَاصِة أَو من العامة.

حين كنت مديرا علمياً لأكاديمية المملكة المغربية في صيغتها الأصلية على عهد مؤسسها وراعيها الملك المرحوم الحسن الثاني واظب الأعضاء المقيمون على عقد لقاء نصف شهري أيام الَّخْميسُ أطلقنا عليه «أُحاديثُ الخميس». في كلُّ لَقَّاء يَتِنٰاول الْعَضُو أمام زمَّلائه موضَّوعا بدخُّلَّ ضمرًّ مشَّاغله العلمية للنقاش وتبادل الرأي. هذا يعني، وبصفة ضمنية أنناً لم نكن في الأكاديمية نعتبر عروض الخميس كلاما عاديا ولكن أحاديث علمية. ومعلوم أن علم التواصل الألسني يقرق بين «كلام» وهو في الغالب شفوي وضروري للتعايشٍّ داخل المجتمع، وبين «ٍحدَّيث» وهو في الْغالب نصاً مكتوبا يتناول موضوعا محددا.

وُعليه فإنّ التساؤلُ: «عم يتحدثون؟» له علاقة بـ»حديث»

بمك مصاصم لمعر عم يتعكثون؟ القسم الخامس مولوميا كارل بوبر، تولصناC كتب – العماك ورؤى اعلام، قراءات، موارات 6

ب «كلام» وفق ما شُرحناه.

هذا التدقيق اللغوى يعزّزه العنوان الذي أعطاه الفيلسوف الفُرنسيِ (رَّوني دُيكَّارَت) لأطروحته التيَّ بني عليها منتجه «Discours de la méthode» (الفلسفي بالكامل وهو وترجمِته بالعربية خطاب في المنهج، أي حدَّيْتُهُ عما يعتَّبرهُ منهجاً يلتزم به في مقارباته انطّلاقا من الشك كقضول علمي تتأسس به كلَّ معرفة ميتافزيقية. (حديث) أو (خطابٌ) ديكارّت يقصد به وبالتحديد أنه لا يمكننا بلوغ الحقائق انطلاقا من اليقين ولكن من الاحتمال.»

ويختم القباج حديثه مُنبّها « سيلاحظ قراء هذا القسم الخامس من السلسلة أنى صدرته بـ «خطبة الكتاب» بدل مقدمة أو تمهيد أو توطئَّة إسوة بالأوائل من فلاسفتنا وفقهائنا الذين كانوا يعتبرُونه «خطابا» منهجيا لفهم مُصنفاتهم الفَّهم هذا القسم الصحيح. عسى أن يتعامل القراء مع هذا القسم الخامس من السلسلة بما يرفع الإشكال الذي يطرحه في أذهانهم التساؤل «عم يتحدثون؟». أُ يقع هذا الكتاب في 457 صفحة من الحجم المتوسط،

وطبع في نسخته الأولى سنة 2024.

ضمن منشورات دار الشعر بمراکش، رأى النور أخيرا كتاب للباحثة المغربية فاطمة الزهراء وراح موسوم بـ»الفاعليّة البلاغية والشُعر»، يستقصى القضايا الكبري للبلاغة الجديدة وأسئلة المنهج، يقع في 92 صفحة من القطع المتوسط ويزين الغلاف بلوحة للفنان الحروفي الحسن الفُرسيوي. وتوج هذا الكتاب، الذي صدر ضمن سلسلة النقد رقم 11، بجائزة النقد الشعرى للنقاد والباحثين الشباب، المرتبة الثانية مناصفة، وهي الجائزة التي تنظمها

يقارب هذا الكتاب، «الفاعلية البلاغية والشعر .. القضايا الكبرى وسؤال المنهج» للناقدة «فاطمة الزهراء وراح»، وهي تجرّبة رائدة في الخطاب النقدي المغربي والعربي، ر ما كال السعي الى استخلاص أهم القضايا المركزية التي تحكمت في صياغة منظورات البلاغة الجديدة، والفاعلية البلاغية الشعرية والإقناعية الحجاجية، ومن خلال تجربة الناقد الألمعي الدكتور محمد العمري. ويشير عبدالحق ميفراني، مدير دار الشبعر بمراكش في تقديمه للكتاب، «تدعونا الناقدة وراح إلتى تجاوز منظوري التعميم النظري والمفهومي، في محاولة تلمس ديناميةً المفاهيم البلاغية، على ضوء التحولات العميقة التي مست الخطّاب البلاغي الغربي مما أحدث، بالضرورة، «تأثيراً واضْحًا في مسار النقد الغربي»، وهو ما يبدو جلياً على مستويات عدة، خصوصا، مستوى المفاهيم النظرية والإجرائية..

رب الشيعر بمراكش وأحتفت في دورتها السنة الماضية بشمعتها الخامسة.

وهو ما أسهم بشكل جلى في تطور النقد

البلاغي الغربي، «بالمقارنة مع نظيره العربي الذي لَّا يرزال يرزح تحت أثقال التبعية على مستوى المفهوم والإجراء، دون استيعاب كامل لدينامية المفاهيم البلاغية واحتواء لمرجعياتها

ويبرز سؤال إعادة إنتاج مفاهيم النظرية النقدية العربية، بشكل يتوافق وخصوصيات الفاعلية البلاغية والنص الشعري العربيين. هذا الانتفال يحتّاج، فعليا، إلـيّ ما يشبه القطيعة الابستيمولوجية مع الأنساق التقليدية، والتي تحكمت في الدرس البلاغي العربي. إن البحث عن، ما تسمه الناقدة ورأح، بالأنساق الكبرى ورصد الخصوصية الشعرية العربية والأشتغالُ على فاعليتها البلاغية، والكشف عن خلفياتها المفهومية، والانفتاح على أسئلة التلقى، وبحث العلاقات الداخلية المبنينة داخل النصُّوصْ..، هو السبيل للنّهوضُ بالدرس النقدي والبلاغي.

إنَّ التجربة النقدية للدكتور محمد العمري، تأتى في سياق هذه الأعمال التي تتميز «بالجدة النقدية والبلاغية؛ من خلال استقراء التراث النقدى استقراء داخليا يبحث عما يشكل نسقيته وانتظام القوانين المشكلة لخصوصيته». إن هذا المسار الاستغواري لكشف المكونات الدأخلية، للدرس البلاغي، ونسيج أنساقه المتفاعلة، هو ما يؤسس لهذا ألأفق الجديد للبلاغة الجديدة في بعدها الحجاجي والتركيز على تجربة الناقد محمد العمري، من خلال كتابه «البلاغة العربية أصولها وامتداداتها»، هو المرجعية الأساسية لكتاب النأقدة وراح والتي سعت لكشف العلاقة الرابطة بين الفاعلية البلاغية والشعر.

وتبرز أعمال الناقد محمد العمري في ربطها

التنظير بالترجمة والتطبيق، وهو ما يعكس عند الناقدة وراح «طموحا منهجيا ومعرفيا يرتبط برصد تطور النظرية البلاغية وربطها بالفاعلية الشعرية العربية في تجاوز من الباحث محمد العمرى المجترار مفاهيم النقد الغربي دون تفاعلُها مع النصوص التراثية البلاغية». ولعل هذا المراس هو ما يؤكد على العمق المعرفي، لأعمال محمد العمري النقدية، الذي يأبتى تكريس مركزية النقد الغربي ومّثاليته المطلقة. أ

وتشير الأستاذة فاطمة الزهراء وراح، «إن ما درسية الأستاذ محمد العمري في البلاغة العربية يمتد عبر أربعة عشر قرنا، في حين يمتد مشروعه عبر ما يزيد عن ثلاثة عقود، ولذلك خلصنا إلى نتيجة مفادها أن عناصر عمل محمد العمري قابلة للتوسع، وأخذها كتيمات بحثية مفردةً، وأن العمل الذي يستهدف قراءة الكتاب بأكمله قصارى جهده إعطاء نظرة عامة عنه»، لذلك آثرت الباحثة الاقتصار على عنصر الفاعلية البلاغية وتواشجها مع الفاعلية الشعرية العربية لأن التَّفْصيل، حسب قولها، يؤدى إلى الولوج ضَمن كل الإشكاليات التي طرحها الأستاذ العمري.

إن عمل الأستاذ العمري على رصد اتجاهات الدرس البلاغي والتنقيب عن مشاربه، متحققا من منجزات البلاغة العربية، عبر مراحل تطورها، مبينا الخطاطات العامة التي تنبني عليها الأعمال البلاغية مرتبطة بفاعلية المنجز الشعري العربي، ينم عن الوعي بالخصوصية النوعية للشعر، والتي هي بالضرورة خصوصية بلاغية، فالبلاغة العربية ملكة فطرية عند العرب، وتطورت بتفاعلها مع عنصري التخييل والإقناع ضَمن البيئة الجاهلية.

أندري مالرو

كل الذين عاصروا الجيلالي الغرباوي في بداية مشواره الفني كانوا لا يحيدون عن طبّخاتٌ مشوهة من الواقعية والتكعيبية والتعبيرية ...

وبناء توليفات تشكيلية من الجبس وأطراف الخيش، إنهم يتُلمسون طريقهم سُعيا وراء اكتساب طريقة «أَصيلةُ» وْمنهجا خاصاً يمكنهم من البروز من بين الأنقاض. كان ذلك كله يتنامى موازاة مع موجة فنانين فطريين ناشئين، معدودين على الأصابع. هل كان بروزهم أنذاك رياديا أم كان بمثابة موجة عابرة لقيت تشجيعاً من طرف الإدارة المسؤولة عن الثّقافة والفّنون والآثار في عهد الاستعمار؟ حسب ما ورد في الكتابات والأقوال التي اهتم أصحابها بتلك الفترة الما قبل تاريخية (كثير من المهتمين بتاريخ الفن التشكيلي الحديث بِالْمُغْرِبُ يقصون كُل حُراكُ فني ظُهْر قبل أواسطُ الستينات، ولا يعدونه بداية التاريخ الفعلَّى للحّركة التّشكيلية الحديثة، الأكثر من ذلك أن القطبين المتعارضين الغرباوي/الشرقاوي يعتبران، في نظرهم، إرهاصات فردية غير ذات أهمية، مقارنة مَّع مَا أَثَارِتَهُ جِمَاعَةً 65 من لغو ولُغَط جَاء من فعل ٱلقلم أكْثر مما أعطى بإيماءة اللون والشكل.

اعتبر فنانو الحداثة الفن الساذج فنا شاذا ومنحطا ولا يمثل بشُكُل من الأشكال أصالَة الفن اللّغربية التي ينشدونها، أُصالَةُ فَن يُعبرُ عَن آمالُ وطموحاتُ الإِنسَانَ المُغَرَّبِي!

أختم العبارة بنقطة تعجب وربما بنقطة استفهام أيضا لكون الحملة تبطن مخفيات تلزم الباحث الجاد المنهجي كشُفّ عوراتها، يتحقق الهدف حين يتم الانزياح عن أي بعد أنتربولوجي تغلف به خطابات الفَّنَّ.

لعل ما قدموه هم للمشاهد المغربي يعكس الآمال والطموحات!

فن فطرى أم فن ساذج؟

دلالية: يُجسّد الفن الساذج بشكل

مثالي مزيجًا من العناصر الجمالية

والأخَّلاقية الموجـودة في أعمال

ورغم ذلك لا يخلو المصطلح من

. يُشير المؤرخ الألماني يُشير المؤرخ الألماني . Claussnitzer

«الفنان الساذج» يربط بين الواقعية المنتصرة وانتفاء المهارة

الفنية. لكن بالنسبة للمشاهد

العادي، يُخفي مصطلح «الفنان

الساذج» وراءه إنسانا وفنانًا في

المستخدمة في المتون الفنية لوصف

الفن السادج صعوبة تحديد

مصطلح دقيق يُعبّر بشكل كامل عن هذا الفن وخصائصه. وتبقى

الخصائص الفنية والجمالية المتفق عليها من النقاد فارقة تزيد ضفاف

الهوة تباعدا. كما يبقى التكوين

والحذق والمهارة...منّ المعاير

المتجاوزة في طل الحداثة والطليعة

تظهر تعددية التسميات

المقام الأول، وهذا هو الأهم.

الفنانين الممارسين له.

بعض اللتباسات:

مصطلحات الفن الساذج: رحلة

لعب فيلهلم أوهد دورًا هامًا في التعريف بأعمال روسو. ففي عام 1908، نظم له المعرض الشخصي الأول في إحدى صالات عرض أثاث في باريس.

وفي نفس السنة، اجتمع بيكاسو وأصدقاؤه في مقهي «باتّو لافوار» الشهير في ساحة رافيغنان بباريس، ونُظُّم حفل ضخمُ لِتكريم الفنان العصامي، شارك فيه أكثر من ثلاثين شخصًا من مختلف أوساط الَّفنِّ والأدب. يُعدّ الْحفلّ علامة فارقة في مسيرة هنري روسو الفنية، لأنه عكس التقدير الكبير الذي حظّيت به أعماله من قبل العديد من كبار الفنانين في عصره.

أصبح هذا الحفل رمزًا لانتشار الفنّ الساذج وقبول روسو كَأُحد أهمّ فنَّاني عصره، والأهم من ذلك كله اعتبر فن رُوْسُوْ الساذج أُحد روَّافد الفن الحديث في باريس وغيرها

### قراءة في أنابيش الذاكرة الفنية

أالفطرو

غني ومعقد ويتطلّب اعادة النظر إليه يعين مغايرة لتلك التي رَمِي بها إبان سنوات الاسَّتقَالَالَّ الأولىَ. فالأوصَّاف القدحية التي أحيطت به كانت نابعة إما عن أهواء وعواطف ذاتية، وأما عن قلة علم ومعرفة بأحوال الفن

إن سجل الفن الساذج

لم يتفق الخطاب العربي على تسمية واحدة يستريح إليها القارئ ويحدد من

خُلَّالها مضمون الفَّنون التي يلامسها. تارة يسميها المدونون فنونا فطرية وتارة أخرى يوسمونها بالفن الساذج. مع أن مثل هذا التعارض اللغوي لا تستحضره اللغات الأجنبية كالفرنسية أو الإنجليزية مثلا، وهذا يعود في رأينا إلى المشاكل السيمنطقية التي يعاني منها المعجم ألعربي فيمآ بتعلق باستبراد المصطلحات الحديثة.

بأتى أصل كلمة naïf من اللاتينية naïf)) مشتقة من (nascari)، أي أصلي وطبيعي، في تزاوج مع كلمة فطري. كلمة فطري العربية تقابِلها inne الفرنسية، وكلمة ساذج تعادلها معجمياً كلمة naif التي تبناها معجم الفن الحديث منذ نهاية القرن التاسع عشر لتمهية نوع من التعبير التشكيلي الذي عمومًا ما يمارسه أشخاص غير محترفّين، ويتميّز بالسذّاجة اللؤثرة. يبقى السؤال مطروحاً حول المُعنى الدلالي للسذاجة، أهي سذاجةً الفن كممارسة أم الفنان كشبَّخص، وصفه المثقفون بالأمية، مع أن الرسامينُ الفطريين لم يكون كلهم كذلك، مولاي أحمد الإدريسي كان يكتب ويقرأ الفرنسية، محمد بن علاّل وغيره تلقى تعليمه فى الكتاب القرآني!

يصف كانط السداجة بإنها «انفجار الاستقامة التي هي في الأصل فطرة الإنسانية ضد فن التظاهر بطبيعة أخَّري.

إننا نضحك من البساطة التي لا يمكن إخفاؤها، ونفرح لبساطة الطبيعة التي تسطع من خلال مناورة هذا الفنِّ. والكلَّام عن فن السذاَّجة هو أيضاً تُناقض، ولكن تمثيل السذاجة في طابع شعري هو فن ممكن وحميل بلاً ريبٌ، ولكنه نادر الحدوث. ولا ينبغ أن نخلط بين السنداجة والبساطة الصريحة التي لا تتكلف الصنعة مع الطبيعة، لأنها تتجاهل فن العيش» 1

لأشك أن لهذا التعبير السيكولوجي المحيل على نظرية جان جاك روسق التربوية، مقابله الباشر في عالم الفن؛ الذِّي يمكن تسجيله على الممارسات التشكيلية التي فرضت نفسها على هامش التيارات الطلائعية، ومن تم يمكن اعتبار العلاقة المعقدة التي تُسجها الفن الساذج حين تواطئه مع انبلاج التحديث. بحسب ما يظهر من الأحداث التَّاريخية، يبدو أنَّ الفنَّ الساذج لم يكن مجرد معارضة لفرضية التحديث الفني، بل كان بالأحرى إضافة طبيعية وضرورية داخل هذا ألسياق، تُكمّله وتَثريه.

والشاهد في هذا ما حدث سنة 1885 حينما حاز مفهوم الفن الساذج الاعتراف الكامل به بمناسبة صالونّ الفنانين المستقلين بفضل المكانة

الرمزية التى صار يمثلها الفنان جيليان فليكس روسو المكنى بروسو الدّيواني ((Le´ Douanier 'Rousseau)، محطّ إعجاب بائع التدَّف أمبغواز فولار (Ambroise Vollard) وَالنَّاقَدُ الفِّنِّي فيلهلم أوْدهُ (W. Ưhde) والشَّاعر أبولينير وآخرين. أعجب به بيكاسو فأقام مأدبة على شرفه في سنة les maitres) عرض (1927 في معرض (populaires de la réalité الوقت على تدهور الفن المعرض كان في الساذج بما هو تيار تشكيلي له، رغم كل شبيء، موقعه في نشئة الفن



من أعمال الرسامة المغربية الشعيبية طلال (1929-2004)

تشير بعض المصادر إلى حضور العديد من الفنانين والكتابُ الطليعيين في ذلك الوقت، ومن بينهم:

بابلو بیکاسو وجورج براك وأندریه دوران وموریس دو فلامينك وهنري ماتيس وخوان غري.

و من الشعراء: غيوم أبولينير وماكس جاكوب وأندريه بروتون.

أستخدم René Huyghes مصطلح «الرسامون الغريزيون» للإشارة إلى أعمال الفطريين العصاميين.

وَآبَتِكُو مصطلح \* « neoprimitif « لتمييزهم عن «الفّنانينّ البدائييّن للقرن التاسع عشر»، واست مصطلح «رسامو الأحد» للإشارة إلى وضعهم الاجتماعي، النهاية، ساد مصطلح «الفنان السادج». الذي أنتشّراستخدّامه في المنشورات المختلفة الفنية وغير الفنية والمتاحف وعروض البيع وغيرها...

1-E. Kant, Critique de la faculté de juger (1790), trad. fse A. Philonenko, Paris, Vrin, .1968 et 1993, § 54



ليس من قبيل المصادفة أن قام كلّ خبير في مجال الفن الساذج باختراع مصطلحات جديدة. فقد استخدم تاجر ومؤرخ الفن الألماني Wilhelm Uhde مصطلح « Les Peintres du Cœur sacré « في معرض أقيم بباريس عام 1928. ضمّ المعرض خمسة فنانَّين بارزّين: هُنْرِيّ روّسو، كاميل بومبويس، سيرافين لويس، أندريه بوشان، ولويس فيفين. لَمْ يَجْمَعُ بِين هُؤلاء الفَّنانين أي معرفة شخصية أو صَّلَّةَ أَسلُوبِيَّةً — نفس حال العصاميين المغاربة - سوى عامل مُوجِّدُ: سيحُّرُ الفِنِّ إضافة إلى التعلمُ الذاتي أو العصامية.

أُعجب «فَلهلم أُوهِد» بُهذا النوع من الَّفنِّ الذي لم يَتقيّد بالقواعد الأكاديمية، كما أعجب بعض رواد الطليعة قبله على رأسهم بابلو بيكاسو الذى أثارته أعمال هنرى روسو

العربية إلى الاهتمام بالقضايا الإنسانية الكبرى والمخاوف العميقة للنفس الإنسانية، لا تُكُفّ، أي هذه المطالعة، عن جعل القارئ يطلع على بعض خصوصيات ومضامين الكتابة الروائية في أمريكا اللاتينية، وأن يُطلع كذلك «على معرفة» بعض التقنيات الروائية الجديدة» التي صارت تطرح نفسها بإلحاح على إنتاجنا الروائي العربي وفي هذا الإطار، يلاحظ قارئ رواية» بيدرو بارموا» للروائي المكسيكي» خوان رولقو» أن الأخير يقود الشخصية الرئيسة» خوان بريثيادوَّ» للبحث عن أبيه

وتبعا لذلك، فبالنظر إلى المكانة التأسيسية التي تحظّى بها رواية» بيدرو بارآمو» في الإبداع الروائيّ الأمريكي اللّاتيني كما تؤكد الدراسات النقدية التيّ أنجِّزْتَّ حولهاً، وَّرغبة مِّنه، كذلُّك، في أن ينقِّل إليَّ القارئ العربي ما تحفل به هذه الروابة من خيال ثري ووقائع وأحداث مثيرة تتصل بالحياة الريفية المكسيك، منتصف القرن العشرين، بكل ما تزخر به من تمثلات وخيالات، يصوغها سارد بضمير المتكلم بأسلوب سردي لافت، وبحبكة فنية مميزة تتيح لخياله الثري أنَّ يحقق الْأَلفة بين الواقعيَّة والعجائبية الغرائبية، انكب الأستاذ أبو العزم عُلى تُرجِمْتها إلىّ اللُّغة العربية على ضوء ترجمتها الفرنسية من اللغة الإسبانية التي ألف بها» خوان

رولفو» رواية» بيدرو بارامو»، إلَّا أن المترجم، كما

يصرح، لم يقم بنشرها، في آوانه،» بل احتفظ بها، رفقة نصوص إبداعية أخرى،» دون أن ينساها أو يتناسها». وعندما، ثم، يضيف» وعندما وجدت نص» بيدرو بارمو» قد قام بترجمته صالح علماني، سررت لذلك، ولم أصر أفكر في أمره؛ إلا أني حينما استرجعت محتويات العلبة ٱلكرتونية في عام 2010 بفرنسا وأعدت قراءة ما ترجمته، وجدت تباينا بين الترجمتين، الأمر الذي أعتبره عاديا، إذ أن كل ترجمة ما هي إلا قراءة جدّيدة للنص، هذا بالإضافة إلى محفز أخرّ، إنَّ وجَّدت ترجمة جديدة باللغة الفرنسية غير التي أعتمدتها سنة 1982، وهذا ما شجعني أكثر لإعادة قراءة الترجمة كلية في ضوء النصين القرنسيين معا، واستعادة مرحلة اهتمَّاهيّ بالترجمة وبأداب أمريكا اللاتننة»(5).

# الجزء الأول

منقبا بين ظلالها

#### .رواية» بيدرو بارامو» والنقد الأمريكي اللاتيني:

والحالة هذه، فلما كانت هذه العتبة النصية التي صدر بها الناشر رواية» بيدرو بارامو المعربة»، لا تكتفى بتحفيز القارئ إلى الإطلاع على الأدب الأمريكي اللاتيني، أو ببناء جسر تواصلي بينه وبين النص، بقدر ما تروم توجيهه إلى أن أهميّة قراءة النص، لا تستقيم، دون تعميقها ودون تذوقه والتفاعل معه. وحيث إننا أمام» نص روائي

، معاصــر» يوازي نصوص كافكا وفولنكير»، يبتغي من خلالة المترجم/ الناشر، مشاركة القارئ» شبهية القراءة والمتعة الأدبية» لصرح إبداعي روائي وسم الكتابة الروائية الأمريكية اللاتينية، والتقديم عبره لكاتب روائي يعد من أكثر الكتاب تمثيلا ونموذجية لأمريكا اللاتينية في القرن العشرين، فيجدر بنا، في هذا الإطار، وبالنظر إلى المكانة الأدبية التي تحظى بها هذه الرواية في النقد الروائي الأمريكي اللاتيني، أن نشـيّر، حسب الناقد البييرواني» ميخيل أوفيـيّدو خوسية» إلى أنّ عقد العشرينات من القرن العشرين يمثل محور تشكل المرواية الأمريكية اللاتينية المعاصرة، كما أنها ـ شئانها في ذلك شئان الأدب الأمريكي اللاتيني - ولدت تحت دافع حيوي للأمة الأمريكية اللاتينية هـو» حب الأرض» الذي نشئت عنه وفرة» للـقصص الزراعية الرعوية، وهذا الهوس الفلكلوري والجدلي، وهذه الفكرة ( الزائفة) في أن الروايات الأمريكية اللاتينية ليس لديها من شخصيات أفضل من مشاهدها الطبيعية المتنوعة بلا نهاية، ومن جماهيرها المستغلة مجهولة الأسماء. إن أبطالنا هم» الأرض» و» الشعب»، كما يقول المدافعون والنقاد الأدبيون لأعوام الثلاثينيات، وكان المؤلفون أنفسهم يعتقدون ذلك عن يقين» (6).

لَّكُن هذه الرَّوية ٱلواثقة والمَوَّكدة للواقع التي ميزت روايات الأرض والطبيعة الأمريكية ستفتح طرقا جديدة لكتابة الرواية تتسم بتحويل النظرة من الريف والأراضى الوحشية إلى المدينة والمراكز الحضرية حيث النزاعات

الفردية والاجتماعية التِّي يتعرف فيها القارئ على واقعه المعيش. وأنطلق التجديد بطرق عديدة، لقد كانت الغابة، يقول» ميجيل أوفيدو» تفترس البشر دائما. وتفرع النضال الملحمي القديم ضد الطبيعة وانطلق على جهات عديدة في أن واحد، ويسمى بالعزلة والاغتراب، والشجن، والانقطاع مما يعني القول بأن الموضوعات القديمة للهندية والاقليمية قد اختفت في البانوراما الجديدة، إنها ببساطة قد أصبحت أقل فوتوغرافية وأكثر تعبيرية، أقل تبشيرية وأكثر أدبية»(7]. وهكذا، القارئ يتابع» مع رواية ( بيدرو بارامو) عام 1955 (كيف) يهبط خوآن رولفو حتى أعمق جدور الفلاح المكسيكي ويكتشف أنها مضفورة بالزمن والموت، الذي تضاعفه في أشكال وجود أسطورية حتى ما وراء القبر»(8).

ويمكن أن نشير، في هذا السياق كذلك، إلى موقف الناقد المكسيكي» كَارلــــوس فوينطس» في دراسته» الرواية الأمريكية الجديدة»، حيث يشير إلى أنه جرى صَّفحة من الحجم المتوسط، كما أنها تتسم بفصولها التي هي عبارة عن مقاطع سردية تفصل بينها علامات طباعية. مثلما، تُتميز من حيث شكلُّها بتوفرها على عتبة نصية تتجلى في استهلال/ مقدمة تمهيدية نعده مدخلا أساسيا» لولوج عالمها الحكائي وربط علاقة تواصلية معه، وتأتي أهمية هذا المناص( paratexte) الضروري لقراءة الرواية من اعتبارات شكلية»(3)، بقدر ما تلقى بظلَّالها على إضاءة دروب ومسالك النص، فتفتح أمام القارئ قنوات تواصِّلية مع النص، وتوجهه، تبعا لذلك، إلى الخطوط الكبرى التي ترسمها الرواية، بقدر ما تكشف له كذلك، عن أنْ الأمر لا يتعلق بالمناص الشخصي الذي يكون بقلم الكاتب، بِل يتعلق بمناصَ غيري أنجز بقلم الناشراًّ عينه المترجم)، فجاء، على مستوى وَضعِه الزمِني، ( 2010) لاحقا عن تاريخ نشر النص الأصلي ( 1955)، مثلمًا ارتبط، على مستوى تموضعه المكاني، ارتباطا غير مباشر بالنص الروائي، فجاء لاحقا له، ذلك بأن الأمر يتعلق بالاستهلال لحَيْثِياتَ ترجمة نص روائي ويتسم بفرادته الفنية في سُياق الكتابة الروائية الأمريكية اللاتينية. وفي هذا الإطار، يقول المترجم والناشر معا، الأستاذ عبد الغني أبو العزم، في المقدمة التمهيدية الذي صدر به رواية» بيدرو بارمو» المعربة: « بينما كنت أقرأ رواية » مائة عام من العزلة » لغابرييل غارسيا ماركيز بعد فوزه بجائزة نوبل سنة 1982 ـ وقد سُبُقّ قراءة» خريف البطريك» من قبل ـ أثارت انتباهي الباحثة أماليا، أستاذة النقد الأدبي بجامعة لـوس أندس كولومبيا، برفقة العزيزة كلير تيويسين العارفة بأدب أمريكا اللاتينية، إلى

تقدم، في اعتقادي، مطالعة الأعمال الروائية الأمريكية اللاتينية المعربة

للقارئ العربي فرصة للانفتاح على عوالم ثقافية جديدة، وفرصة، كذلك،

للاطلّاع على عوالم روائية خلّاقة. وهي إذ تساهم في توجيه اهتماماته

من ما هو خاص نحو ما هو عام، ومن ما هو جزئي إلى ما هو كلي، بل ومن اهتمامه، بتفاصيل الواقع اليومي المعيش ودقائق الحياة الشخصية

بين تلال كومالاً وخرائيها، باحثاً عن قدره،

في متاهات لامتناهية؛ غارقا في خبايا الذاكرة

والنسيان، وتداخل الماضي بالحاضر بين

الأحياء والأموات»(1). لذلك، فهو ـ أي

القارئ ـ لا يتابع كتابة روائية» تـعتبر

فقط أوج التعبير الذي وصلت إليه إلى حد

الآن الرواية المكسيكية، بل و ـ بتابع أيضا

أنه ـ من خلال» بيدرو بارمو» يمكن أن

نعثر على الخيط الذي يقودنا إلى الرواية

الأمريكية اللاتينية الجديدة وإلى علاقتها

بالمشاكل التي تطرحها ما يسمى بالأزمة

لهذا، وقبل أن نلامس الشكل السردي

لرواية» بيـدرو بـأرمو»، ومن خلاله بـعض الخيوط التي تحيك نسيجها الروائي، بمعنى مقاربة الطريقة السردية التي عالج وفقها المؤلف عنصر السارد بصفته العنصر

السردي الأول الذي يفوض إليه تنظيم أحداث الرواية وعبر رؤية سردية تنال

موقعها، في المُنظور الذي تُصدر عنّه رؤية السارد لعالمه الروائي، يجمل بنا أن نشير

إلى أن هذه الرواية، قيد الدراسة، صدرت

فَى نسختها المُعْرِبة عن دار الغني للنشر سنة 2010 في 158

العالمية للروايَّة»(2).

ضرورة البداية بقراّة» بيدرو بارامُو» ً وان رولفو التي صدرت سنة 1955، المنبع المتدفق لفهم مسارات تشكل الرواية في أمريكاً اللاتينية، باعتبارها المنطلق للتخيل العجائبي الندي اكتسح جل الروايات في أغتلبّ بلدانهاً. وهذا ما أكتشفته ف أثناء قراءتي لـها، ومقارنتـها بأحـداث رواية» مائّة عام من العزلة» التم كُتُّنت سنة 965'1، إذ كانُّت أحواءً المكسيك، وسيرة عائلة بوينديا في قرية خيالية تسمى ماكوندو تحيل شُّكل من الأشكالَ إلى ما يشبه قرية كومالا لخوان رولُفو «(4).

في رواية» بيدرو بارمو» لخوان رولفو

هناك تحـول تولد عن الروح والحماسة والدوافع الحيوية التي ميزت» رواية الثورة المكسيكية، من أثويلا إلى رولفو: ألا وهو الانتقال من الأدب الطبيعي والوثائقي القديم إلى الرواية الجديدة المتنوعة، والنقدية، والمبهمة»(19. وفي ضوء ذلك، بضيف الناقد: إن» كتاب أمريكا اللاتينيـة مثلّ خوان رولفو في روايته» بيدرو بارامو»، وغابرييل غارثياً ماركيث في» ليس للعقيد من يرسله»، وأغوسطو رووا بِاسْطُوسٍ قِّي» أبن الانسان»، يحولون المواضيع التُقليدية للأرض الخلفّية إلى أدب أسطوري. فالفضاء والشَّخصيّات ظاهّرياً، هي نفس أفضية وشّخصيات الرواية التقليدية. إلا أن الغابة والنهر أصبحا الآن يعتبران ستارا خلفيا خرافياً: لقد أصبحت الطبيعة مستوعبة، وأصبح صدر المسرح يحتله رجال ونساء لآ يلعبون دورا تصويريا وإنما يعتبرون في الواقع مجموعات شخصية تجاورتها اللغة والتاريخ والخيال»(10).

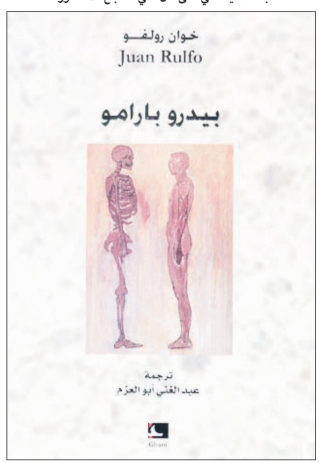
أماً الكاتب الأرجنتيني» نوح خيتريك»، فينظر إلى واية ( بيدرو بارامو) لخوان رولفو، ويعرضها بصفتها الرواية التي» تقدم حكاية سهلة التصنيف: إنها تنتمي إلى تقاليد الرواية الريفية الأمريكية اللاتينية، التي هي فُرع من الروايَّة الآجتماعيَّة، وفيها يَتَّكُون الشَّيِّء الأسَّاسيُّ من وصف السمات الهمجية للحياة الريفية ومن شج الفظاعات والجور والاستغلال. ولأنها رواية اجتماعية ورواية أرض فإنها تقدم مضامينها الصريحة من خلال مجموعة من المعالجات ليس هدفها التقليل من هذه المضامين بلُ تَجَاوِرُها رغم أنها تأخَّذها على عاتقها»(11).

#### . ملامح السارد ورؤيته للعالم في » بيدرو بارامو »:

يطالع سارد رواية» بيدرو بارامو» القارئ، بضمير المتكلم وفي زمَّن اللَّاضي الذيّ يتضَمن، عادة، نوعا مَنَ النظام يقدمه السارد للعالم والشخصيات والزمان والمكان، بقوله:» لقد أتيت إلى كومالا، لأني علمت أن أبي المدعو بيدرو بارمو يعيش هنا، ذلك ما قالته لي أمي، حينذاك وعدتها بأنى سأذهب لرؤيته حال وفاتها؛ أذكَّر أنَّى ضغطت على يدها، وَكان ذلك بمثابة وعد مني، إذ كانت على حافة أن تقارق الحياة، وكنت مستعدا لأعدها بأي شيء لحظة احتضارها»(12). فيجعل من السارد» خوآن بريثيادو» مفتاح ولوج هذا العالم الروائي، ومن ثم، يعمد إلى وصف الواقع الروائي الذي يستعصي الإمساك به أو تحمله، مثلما يجعل من موضّوعات أثيمات المؤت والحياة والأمل والألم والأوهام، والنغولة واليأس واللاجدوى، وسواها، بؤراً ومراكز واقعية لتنظيم عالم الرواية. وحيث إن الموضوعة تعد، في سياقنا هذا، من الأسس الذي تبنى عليه الرواية، النشاط السردي للسارد يكمن، أساسا، في طبيعته السردية ذاتها، وأن الرؤية الفنية التي يصدر عنها السارد هي التي تحدد ما هو خارجها، فترتبه وتصنفه وفق ق منّ الأفكار التي تضفي عليه معنى. فإنه كذلك،» وقفة تأملية» وفاعل أو عامَّل سردي، ذلك بأن «وجوده الحقيقي يتحدد بهذا التوازن المتوتر بين الأضداد.» كل عيش ـ كما يؤكد الكاتب الكسيكي الفونسو رييس مو وجود، وفي الوقت نفسه انطلاق للوجود. والجوهر البندولي للإنسان ينقله من الفعل إلى التأمل ويواجهه بنفسه في كلُّ

ومن هذا المنظور، يلاحظ القارئ أن رواية» بيدرو بارمو» تتميز، إلى جانب تركيزها على الحبكة، بصفتها العنصر الرئيس الذي يتم من خلاله معالجة دلالات النص سرديا، وذلك، بالنظر إلى كونها تعرض كونا خطابيا تتجلى فيه اليات النشاط السُردي في عرض السارد تجربته، تتسم، كذلك، باستثمارها حالة شاب حالم وواهم وأمل، قدم إلى مدينة تدعى» كومالا» للبحث عن أبيه المدعو» بيدرو بارمو». يقول:» وعندما بدأت مخيلتي تمتلي أحلاما، تاركا جريان ٱلأوهام، هكذا بدأ يتكون حوَّلي عالم متناسق بالأمل الّذي صار يمثله هذا السيد بيدرو بارامو روج أمي. من أجل هذا جئتُ إلى كومالا»(14). لكنُ القَارِئُ يلاحُظُ، أيضًا، أن السارِد يقدم نفسه بوصفه ذا إدراك يستمد من الحواس والخيال وَّالأحلام والأوَّهام قوتهُ. بَمعنَّى أنه، وبالنظر إلى ما توحي به من دلالات مفردة» الأوهام» من دلالات، فهي تسهم، ف اعتقادي، في عرض رؤية السارد» الواهمة» للعّالم ولَـكيفيةً تمثله أو إِدراكه له القائمة على أوهام حواسه. فهي مفردة بقدر ما تعني» الإحباط» و»الزيف» و» الضلالة» و» الانْخداع» وخّيبة الأمل»، تعنى كذلك،» الطريق الواسع»، كما تشير إلى» الرجل العظيم». بينما تدلُّ في علم النفس على» طريقة التأويل الإدراكي للإحساس»(15)، أي على تلك القوة أو القدرة الباطنة على تفسير» معطيات ذاتية متنافرة في أكبر عدد (16)

بيد أن استثمار السارد قدرته التفسيرية للعالم من خلال ربطها سببيا بحواسه الباطنة التي من شأنها» إدراك المعاني الجزئية المتعلقة بالمحسوسات» مثل عطف الأنثى على وليدها، إنما يهدف، في سياقنا هذا، إلى أن يجعل الحدث الأساس المتمثل في قرار" خوان بريثيادو" بأن تقوده الأوهام في البحث عن أبيه بيدرو بارامو". ومثل هذا البحث» يضَّفي على كل شيء طابع الأسطورة» (17)،



حيث يواجه الناس الموت ويدافعون عن أنفسهم بالذكرى والَّخيَّالُ والأمل والغابات والأمطار والجبال، وحيث تبدو» ذاكرة كومالا» ذاكرة أسطورية بدون أملًا»(18)، فيبدّع السأرد تناولا مذهلا للموت والثورة والأوهام والأشباح والأمل والهوية والحياة والموت وغيرها بوضوح في عالم كُومالا، فْيعْرِضْ هَذَا الْأَحْيِرَ - شَنَانَهُ فَيْ ذَلِكَ شَنَانِ دُولَ أُمْرِيكاً اللاتينية منتصف القرن العشرين، عالما مثخنا بالعبث والغربة والكآبة والسأم والرعب واللاجدوى والاغتراب والقلق والإحباط والخديعة والنغولة واللامنطق والخديِّعة والموت والوحدة. إلا أنه، لا يبتغي إدانة هذا العالم أو رفضه وحسب، بل يدعو القارئُ ندُّو مشاركته تعريته وفهمه وإدراكه، ومن ثم، تفكيكه وإزالته وتدميره.

وَإِذَا كَأَنَّ هَذَا هُوَ الْحَاٰلِ، عَمَلَيا فَي سَيَاقَنَا هَذَا، فَجَ طرح السَّأرد رؤيَّته الواهمة للَّعالم، وهي رؤَّية يستمدهاً من قوة حواسه الباطنة في» إدراك المعاني الجزئية للمحسوسات»، فقد سعى، كذَّلك، إلى الكشف عن بعض عناصر هذه الرؤية التي قد تجعل منه» رجلا صبوفيا» كما عبر عن ذلك « دنيس» في حواره مع المرأة / أخّته التي كان يضاجع، حيث قال لها، بعدما شاهداه معا، أي السَّارد، وهُو يرتجُّف: «ـ لا تشغلي بالك به، إن هؤلاء الرجالّ يضعون أنفسهم في مثل هذه الحَّالة لإثَّارةَ الانتباه إلَّيهم. لَّقد تعَّرَفت أحدًا منَّهم بميديا لونا، يدعي أنه عراف، ولكن الشيء الذي لم يتنبأ به أنه سيموت عندمًا اكتشف السيد دجلة. لا شك أنه نمط من أنماط هؤلاء المتصوفة، يقضون حياتهم متجولين بين القرى، « ليروا ما يمكن أن تمنحهم العناية الإلهية» لكن ها هنا لن يجد أحدا ليعطيه ولو لقمة واحدة. ألا تري كيف توقف عن الارتجاف؟ مما يعني أنه يسمعنا»»(19].

وحيث إن تجربة البحث تتيح لأنا السارد أن يتجه نحو الخارج، فالملاحظ أن إدراكة خيبة أمله، وإقرارة عن زيفٌ التقائمٌ المحبط بالآخر، فضلا عن رعبه منه، تستند في تفسيرها إلى قوى روحية ونفسية باطنة، ولا تصدر عنّ الاستُدلالُ الَّعقلِي، فتتضَافر جميعها في صياغة رؤيةً السارد الواهمة لهذا العالم ولكيفية رؤيتة الذاتية لأشيائه وأفكاره معا. وحول هذا المعنى، نقرأ في الرواية هذا الحوار:

« ـ لقد كان من الأجدر بك ألا تغادر أرضك. ما الذي دفعك حتى تأتى إلى هنا؟

ى عن الله عند البدء، جئت لأرى بيدرو بارامو، لأني على ما يبدو من صلبه، إنها الأوهام التّي قادّتني. - الأوهام؛ هذا ما يكلف ثمنا باهظا»(20).

ويمكّن أن نلاحظ، في هذا الإطار، أيضا، أنه إذا كانت» أوهام الحواس» التي يستند إليها السارد في إدراكه ونظرته للعالمُ ليست، حسب لَّالَّاند، إلاَّ كيفيات وطرقاً أِدراكيةٌ» غير الكيفيات الإدراكيـة السوية ذاتـها أوهاما»(22)، فيبدو أن انزياته، أي السارد، إلى تكسير الإيقاع الزمني الخطي ( بدأية ـ وسط ـ نهاية)، وتقديم الزمن السردي عبر تسق مركب من التحولات والتطورات والإسترجاعات والتداخلات للَّعلاقة القَّائمة بين إيقاع زمنه ألنفسني والأزمان الثلاثة ( الماضي ـ الحاضر ـ المستقبل)، إنما يهدف، في اعتقادي، إلى تدعيم عن بعض من مقومات رؤيته الواهمة للعالم ولأشيائه

#### لائحة المراجع:

- خوان رولفو، بيدرو بارامو، رواية، ترجمة، عبد الغني أبو العزم، مؤسسة الغني للنشر، الرباط المغرب، 2010. - كارلوس فوينطس، الرواية الأمريكية الأمريكية الجديدة،

ترجمة، صالحي محمد - بونو عبد المنعم، منشورات الحوار الأكاديمي، بدون طبعة أو تاريخ. عالم المعرفة العدد 122، جمادى الآخرة 1408ـ فبراير (

شياط) 1988.

ـ عالم المعرفة، العدد 278، ذو القعدة 1422ـ فبراير، 2002. - مكناسة، منشورات كلية الآداب والعلوم الانسانية - جامعة المولى اسماعيل، مكناس، عدد 10، 1996.

ـ أندربه لآلاند، موسوعة لالاند الفلسفية، تعريب خليل أحمد خليل، تعهده وأشرف عليه، أحمد عويدات، منشورات عويدات، بيروت ـ باريس، الطبعة الثانية 2001.

#### الهوامش:

1 - رولفو، خوان، بيدرو بارامو، رواية، ترجمة عبد الغني أبو العزم، المُقَدمة، بقلّم المترجّم، مؤسّسة الّغني للنّشر، الرباط، المُغْرِبْ، 2010 ص، 7.

2 ـ فوينطيس، كارلوس، الرواية الأمريكية اللاتينية الجديدة، ترجمة، صالحي محمد، بونو عبد المنعم، منشورات الحوار الأكاديمي، بدون طبعة أو تاريخ، ص، 12.

3 - بوطيب، عبد العالي، «برج السعود» وإشكالية العلاقة بين الروائي والتاريخي، مقال، مكناسة، منشورات كلية الآداب والعلوم الاسائية - جامعة مولاي اسماعيل، مكناس، عدد 10، 1996،

4 - رولفو، خوان، بيدرو بارمو، رواية، المقدمة بقلم عبد الغني أبو العزم، (م. س)، ص، 5.

5 ـ نَفْسه، ٰ ص، 6. ً

6 ـ ميجيل، أفييدو خوسيه، مناقشة متصلة، مقال، أدب أمريكا اللاتينية قضاًيا ومشكّلات ( القسم الثاني)، تنسيق وتقديم، سيزار فرنادت مورينو، ترجمه عن الاسبانية، أحمد حسان عبد الواحد، أجعه، شاكو مصطفى، عالم المعرفة، العدد 122، جمادى الآخرة 1408 م. فبرّاير (شِياط) 1988م ، ص، 328.

7 ـ نفسه، ص، 335.

8 ـ ميجيل، أفييدو خوسيه، مناقشة متصلة، مقال، أدب أمريكا اللاتينية قَضْايا ومُّشكَّلاتُ ( ٱلقسم الثاني)، عالم المعرفة، ( م. سُّ)، ص، 336.

. 9 ـ فوينطيس، كارلوس، الرواية الأمريكية اللاتينية الجديدة، ( م. س)، ص، 18.

10 ً ـ نفسه، ص، 28.

11 ـ خيتريك، نوح، التحطيم والأشكال في الفن القصصي، مقال، أدب أمريكا اللاتينية قضايا ومشكلات ( القسم الثاني)، ( م.سا، ص، 31.

712 ـ رولفو، خوان، بيدرو بارمو، رواية، ترجمة، أبو العزم عبد الغني، ( م. س)، ص، 9.

العلى ، م. س، ص، على ، على ، النقد الجديد، مقال، أدب أمريكا . 13 ـ سوكري، جييرمو، النقد الجديد، مقال، أدب أمريكا اللاتينية قضايا ومشكلات ( الجزء الثاني)، ( م. س)، ص، 72. . 14 ـ رويو، خوان، بيدرو بارامو، رواية، ص، 10.

15 ـ لالاند، اندريه، موسوعة لالاند الفلسفية، تعريب، خليل أحمد خليل، تهده وأشّرف عليه حصريا، أحمد عويدات، منشورات عويدات، بيروت ـ باريس، الطبعة الثانية، 2001، ص، 616.

.16 ـ نفسه، هامش، ص، 616. 17 ـ فوينطيس، كارلوس، الرواية الأمريكية الجديدة، (مس)،

18 ـ نفسه، ص، 49. 19 ـ رولفو، خوان، بيدرو بارامو، رواية، ص، 74.

20 ـ رُولفُو، خُوانَ، بَيْدرُو بَارَامُو، رُوايَّة، صُ ص، 80.

21 ـ اللاند، اندريه، موسوعة الالند الفلسفية، ( مس)، ص،

22 ـ نفسه، ص، 617.

**E** 

كانت شمس الغروب تتهاوي إلى مرقدها حينما وطات قدماه أول مرة حي الغجر بالجبل المقدس، قاده إلى ذاك الحي شغفه بفن الفلامنكو الذي كان يتنفس فيه طيب فلاحي الأندلس المنكوبين، الذين فقدوا كل شيء ولم يبق لديهم سوى وهج الذكريات.

حي الغجر «بساكرو مونتي»، نشأت صداقة بين «محمود» العربي و» كارلوس» الغجري الغرناطي، قوّى صداقة الرجلين الإحساس المشترك بالاضطهاد

والحنين إلى ديار أجداد كانوا هنا.

كانوا هنا في حي الغجر - ساكر ومونتي- بكهوفه المدهشة، وفي حي العرب -البيازين- الذي يطل عليه قصر الحمراء، بشوارعه الضيقة المرصوفة بالحجارة. وبيوته البيضاءالمبنية على الطراز العربي، يكللها قرميد يتزين بتعاريش كروم العنب الخمري والياسمين البيضاء، بينما تعبق شرفاتها وأصصها المعلقة على الجدران بأريج الآس الفواح. وهما يتجولان ذات صباح في حي البيازين، قطع صمتهما الحزين حديث محمود. قطع صمتهما الحزين حديث محمود. أتدري يا كارلوس، هذا الحي العربي هو أقدم أحياء أوربا. نحن كنا هنا منذ خمسة قرون خلت. كنا هنا قبلكم.. بهدوء أجابه «كارلوس»، أيا كان الأمر فنحن معا تجمعنا العديد من الامور، يجمعنا طلم الآخر تجمعنا موسيقي الفلامنكو، وأشعار شناعر غرناطة الكبير»لوركا» وكهوف «ساكرو

كهوف ساكرو مونتي؟، بـادره بالسؤال محمود مستغربا.

نعم كهوف ساكرومونتي.... العديد من المورسكيين الفارين اختبأوا في كهوف الغجر وانضموا إليهم خوفا من بطش القشتاليين

الأصوات لجمال

....ألم اقل لك يا صديقي أن التاريخ يجمعنا. كان «كارلوس» العجرى يجسد الغراب

كان «كارلوس» الغَّجري يجسد الغرابة في مظهره..برأسه المستعل شيبا، بوشومه المرسومة على ذراعيه على أشكال ورق الشجر، بملابسه المبهرجة ولفافته المعقودة بدلال على رقبته... لا تراه إلا محتضنا قيتارته أو مداعبا أوتارها فتصدح أنغامها الحزينة في الفضاء، فتجعل الزمان يتفلت من بين أيدي السامعين وتخشع الأصوات لجمال صوت كارلوس ولجلال

بوح الغجر. ذات ليلة من ليالي الغجر

الدافته التى تتدلى فيها الروح كأسراب النوارس كما وصفها عندليب الأسى «لوركا»، صدح صوت «كارلوس» بأغنية الفلامنكو الشهيرة: تحت السماء الأندلسية

غرناطة مقطوعة تنشد غرناطة مسلمة ومسيحية.. من أجلك بكى أبو عبد االله .

ليلتها بكى محمود، بكى لبكاء أبي عبد الله الأصغر..آخر ملوك غرناطة، بعد أن سلم مفاتيح غرناطة للقشتاليين، بكى على وطن ضاع في أندلس البكاء وعلى وطن سجين يهدده الضياع، تنتظره نكبة ثالثة لا قدر الله.

لا أفهم سر تعلقكم بالوطن يستوضح »كارلوس» محمود قبل أن يجيبه هسذا الأخير: أنتم الغجر لستم مثلنا، أنتم أبناء الريح، أنتم كالماء يتكيف

بشكل الإناء، تألفون كل الأرض.. لأنكم شعب بدون أرض.

نحن عكسكم لا نألف غير أرضنا. ولا تألف هي غيرنا...مغروس في ترابها وجداننا وساكن في ثراها نبض قلبنا، يتألم ترابها عندما يدوسه غيرنا. نحن عكسكم أنتم، أنتم تهجرون الديار ونحن نهجر منها لذا لن تعرفوا وجع ألم الوطن. أتفهم ما تحسه صديقي يستدرك كارلوس. نحن الغجر كل الأرض أرضنا والتسكع لعنتنا.

لم يكمل محمود حديثه مع كارلوس الذي كان يستعد لبدء فقرته الغنائية الثانية، هذه المرة شاركته انته «سولنداد» الغناء.

كانت «سوليداد» ترتدي زيا غجريا مزكرشا ومرصعا بازرار لامعة، تحمل على كتفيها شيالا ملونا، وتزين رجليها بخلاخل كبيرة وأذنيها بأقراط من الفضة تضفي بريقا على الغجرية الحسناء ومسحة من الجمال والسحر. تعالت تصفيفات سوليداد وكأنها لطمات عندما شرع الراقصون في رقص الفلامنكو، وهم شامخو الهامة يضربون الأرض بأقدامهم. مشهد أحال خيال محمود على مدينته (القدس) إلى مراتع الصبا حيث كانت تصدح أهازيج الفلاحين و تتشابك أيادي راقصي الدبكة الفلسطينية وهم يضربون الأرض بأقدامهم في دلالة على عمق الانتماء إليها..

في ثاني شهر ينايرعانقت الأشجان محمود >.ا

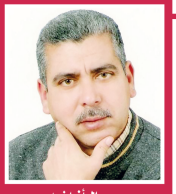
إنه يوم غرناطة السنوي الذي حملت ريحه الأسى للموريسكيين المنكوبين، وبشاير النصر للقشتاليين الذين يحتفل أحفادهم في ساحة المدينة «الكارمن» بمرور خمسة قرون على سقوط غرناطة وطرد المسلمين منها، ومن دون أن يلتفت إلى كارلوس الذي كانت نظراته تتابع باهتمام الاستعراض الفني، همس محمود بحسرة في أذنى كارلوس:

حم هو قاس ان تختلط عليك الأصوات. تهليلات المحتفلين الفرحين وزفرات المطرودين المنكوبين. ربت كارلوس على كتفه قائلا:

--هون عليك يا صديقى فالتاريخ له أحكامه.



من أعمال الرسام الروسى فلاديمير كوش



جمال أزراغيد

# نهر يتعثر في وُحْد ته

تُغَطيه غُيومُ الكَلام..

النّهر أصْوات تَسْتَيْقظُ فَجرًا بَينَ الفجاج تَتدافَعُ بالمُناكب

بِاحِثَةً عَنْ حَجَرٍ شَجَرٍ تَسَلَّلَ مِنْ عُشِّ الحَمام مَعَها أَسْتَيْقِظُ لأُعَظِّر غُرَفَتى المُضيئَة

بِما تراكمَ في كَفّي مِنْ عِطْرٍ حَوّشْتُهُ مِنْ أنداءِ الليل وأراقب النّهرَ

> عَلّه يَصُبُّ حمولَتَهُ في قَلبي المُعلّق من دَمه

ي عبي محو رِن في فَراغ

يُفجِّرهُ زَئيرُ الزَّمان.

5

على حافّة الصّمت كانَ النّهر يَتعَثّرُ فِي وَحْدَته بِأَحْلام تَجْحَظُ خائِفةً بِأَحْدار تَجْثُمُ صارِحَةً فِي عُشْبِ السَّكينَة فِي عُشْبِ السَّكينَة تَبْكي والدّموعُ سَحابَةُ مِنْحٍ تَغَظّي وَجْهَ الأرض تُغَطّي وَجْهَ الأرض أمامَها أُمدَّدُ تَفاصيل ظِلّي رَصِيفًا رَصِيفًا يَهُزُّهُ خَطْوُ المَجانين أمامَها أَتكَوّرُ مثلَ بَهلواني أمامَها أَتكَوّرُ مثلَ بَهلواني



من أعمال الرسام الأمريكي جيف فاوست

تَتهاوى

مِن شُقوقِ الأرض أرسمُها هَذَيانًا عَلى أَوراقِ العمْر.
النّهر أوْهام تمْتَصّها أمواجُ البَحر بِسُرْعَة بَرْقٍ على ضَوْئِه أَتَوَقَّف قَليلًا لِأَرثِي العالمَ المُدمّى بحُروب تسّاقَطَتْ خارجَ نَواياي..

النّهر أصْداء

2

دَمي رَقْصَةُ إِيقَاعٍ تَطَايَرَ على حَبْلِ الرّيح الدّائِخِ مِنْ فَرْطِ َ ثَرِثَرَةِ النّهْر بِهِ أَسْيرُ مَائِلًا على جَسدِ قيثارَةٍ هَلَّ نورُها في عُيونِ البِلاد أَيْنَما بَلَفْتُ أَذْرَكتُ عُمْقَ أَفكارٍ تزرَعُني صَوتًا حُروفُهُ تكْبو بِانْحِناءاتِ الوقْت.

يا لَهُ مِن نَهرٍ
تَتَوَسَّدُ
ضَفَّتَهُ الْيُسْرِى
فَوْامٌ نَجَتْ مِن حَماقَةِ السَّلمون
في ليل خَريفيّ
يَتَنصَّتُ على خَريرِ الْمِياه
أيّها النهْرُ دَعْني
أتلَصَّصُ عَلى أحْلامي
الحائمة فوق ضفّتك اليُمنى
حتّى أطيرَ صَوْبَ عالَم

يُدَرّبُ حُنجرَتَه عَلى مَواويل الليْل..



بمجرد الوقوف على العتبات الأولى لهذا العمل، يجد الواقف نفسه ينجذب إلى عتبة عنوانه المشكل من مركب إضافي هو «مجهول الحال»، ولعل مردّ هذا الانجذاب يعود في البدء إلى وقع كلمة «مُجهولٌ» في النفس، إذ تحرك فيها رغبتها الفطرية في البحث والمعرفة، وتثير فضولها وتشوفها الاكتشاف الجديد، والتقصي عن كل ما بدا لها غير مألوف أو معروف.

وفي بداية أي لقاء هو السؤال عن الحال والأحوال $\hat{P}^{\dagger}$ 

ليال وثمانية أيام»، فإنه في هذه الرواية قد عمد على «الشخصيات»، وبذلك يوجه أهتمام المقبل على هذا المسرود ويجذبه إلى هذه الشخصية موضوع الإخبار، ومدار السرد المنتظر، وقد أنثالت عليه مجموعة من التساؤلات والتوقعات والافتراضات، في محاولة لرسم ملامح هذا المجهول، وتقريب صورته، وملامسة هويته، وهو مما يدفعه دفعا إلى الدخول إلى عالم

المتن الحكائي المرتجي، وإن كان هذا التصدير يعد من الجانب التلفظى والموضوعاتي جزءا لا يتجزأ من المتن، فيزيده تشوقا وترقبا، وإحساسا بالحاجة الملحة للشروع في عملية القراءة، لكونه تضمن نفس التساؤلات التي راودته قبل الإقدام على طي صفحة الغلاف، إذ يُجدُّ في هذا التصدير مقتطفا من ملحمة الأوديسة، وهو

من قبيل : » هل يسمح ضيفنا فيذكر لنا أسمه الحقيقي أسماً؟من أنت أيها العزيز وما بلادك؟»(ص6)، ثم يطالعه مقتطف أخر في هذا التصدير أجتزئ من رواية «دون كيخوط دى لامانتشاً» مكْثفُ بالإيحاءات والدلالات الرمزية، وهو يصور الحالة المأساوية التي آل إليها بطلها الفارس السيار، الذي تملكته أحلام المجد والبطولة، والسعى وراءً تحقيق العدالة المنشودة ، الأمر الذي يجعل المتمعن في هذا التصدير يتساءل إن كان هذا المجهول هو صورة لبطل هذه الرواية، منهجا وموقفا، أو ربما تجمع بينهما أواصر قرابة وتشابه، أو لعلهما شخصيتان

كما أن الكلمة المضافة إلى «مجهول» وهي «الحال» فإنها ما فتئت، إلى يوم الناس هذا، محطّ استفسار وسؤال، أفليس أول ما يبادر به المرء في مستهل أي اتصال ثم لما كَانت بعض عناوين صاحب هذا العمل، التي تخيرها لمؤلفاته الروائية

السابقة، تركز تارة على الحدث، مثل رواية «ثورة المريَّدين»، وتارة تتمحور حول المكان√ الفضاء، مثل رواية «حبس قارة»، وطورا على الزمان، مثل رواية «سبعُ إلى التركيز فيه

النص ومباشرة فعل القراءة.

وبينما هو يهمّ بفعل ذلك يصادفه تصدير يسبق محمل بجملة من الأسئلة حول هوية أحدهم،

الذي بعرفه به آله ويدَّعونه به؟ فهل وُلد أحد ولم يحملُّ

سعيد بنسعيد العلوي متماهيتان ومتطابقتان في المسار كل هذه التساؤلات والافتراضات تغري صاحبها وتزيد من شهية المعرفة لـــدىــــه،

وتضاعفِ من منسوب تحمسه، كى يقرأ العمل ويتعرف على عوالمه وشخوصته وفضاءاته وملابساته، عساه أن يجد فيه ما يشبع الفضول الذي اكتنفه، ويبدد الغموض الذي لازمه وغالبه. عن مدارات المتن الحكائية

على نهج الصنائع اللحنية للموسيقي الأندلسية، يستهل السارد متنه الحكائي بأستهلال ثم يختتمه بأنصراف، وما بيُّ الاستهلال والانصراف بتشكل مجري متخبُّله السردي وقد تشابك فيه ما هو تاريخي وإيديولوجي وسياسي وثقافي وأجتماعي، فضلا على ما هو نفستي وروحتي ووجدانـي،

في رواية «مجهول

الحالّ» للأديب المغربي

فيطفو على سطح الأحداث ما يطفّو، ويغوص فيها ما يغوص، ويتوقف عن محاراة تدفقها ما يتوقف.

تتناول الرواية قصة مغترب عاد من فرنسا بعد مدة أغتراب دامت لأربعة عقود، إثر رحيله إليها في سبعينيات القرن الماضي، هروبا من لظى الاعتقال الذي لحقه جرّاء المتابعات التي تلت واقعة «أحداث مولاي بوعزة»، هذا المغترب الذي عاد إلى وطنه محمّلا بذكريات الماضي وأسراره وآلامَه وأحلامه... لم يُكشف عن أسمه أو نسبه، فنائب المقنصل العام بباريس الذي سهر على إجراءات عودته لقبه ب «قيدوم المغتربين»، وأصدقاؤه في المغرب ورفاق دربه في النضال. «محمد رضا الهواري» و »مصطفى القلعي» و»حامد بن على» يلقبونه بـ «قالت لخلها ثريا»، وهو «الأمير الأحمر» عنَّد سليمان الهبطي المسؤول السابق فى البوليس السياسى الذي كان وراء أختطافه وتلفيق تهمة التَّامر له، رغبة في التَّخلصُّ والانتقام منه، وحقدا على الحب الذي كان يجمعه بأبنة عمه «ثريا الهُبطي» التي كان متعلقًا بِها، عامدا إلى إبعاده من حياتها حتى يتسنى له الارتباط بها، لكُن هروب «مجُهُول الحال» من قبضته في ليلة ممطرة حالكة، أبطل كل تدبيراته، وأفشل جميع مخططاته، لتتوالى عليه بعد ذلك الخيبات والهزائم والانتكاسات من كل المناحي والجهات.

رشيدإتوهلاتي

هُكذًا إِذْنَ تتخذ الرواية سياقها ٱلمرجعي من الأحداث التي شهدها المغرب مطلع السبعيثيات، إِثْرِ الواقعة الَّتِي عُرِفِت بِأَحَدَاثِ»مُولاي بوعزة» في 03 مارس سنة 1973 عندما هوجمت ملحقة عسكرية ضواحي مدينة خنيفرة من قبل عناصر مسلحة تنتسب إلى ما سُمّى وقتئذ بـ التنظيم السري» الذي جنح إلى الخيار المسلح في مسار المعارضة التي كآن يقودها الاتحاد الوطني للقوات الشعبيّة في تلك الفترة من تاريخ المغرب

تقّارب الرواية هذا الحدث في شموليته؛ في دلالاته وأبعاده ورمزيته، ومن خلاله تسائل التجربة

النضالية في المغرب بعد الاستقلال، مساءلة المتأمل الذي أخذ مسافة ومساحة زمنية شاسعة تسمح له بحسن إمعان النظر، والبعد عن التوهم، في محاولة لافتحاص وأستقراء ما مضي، قصد فهم وإدراك ما هو قائم، وأستشراف ما هو قادم وآت، فاتحا نقاشا هادئا، وحواراً شفيفا مع القارئ الذي يستدعى فيه كل قدراته المعرفية، وتراكمات خبراته الحياتية، والتصورات آلتي يحملها حول التاريخ والسياسة والفكر والأدب والواقع والتخييل، لملء القراغات، وسد الفجوات التي تخللت الحكي عن سبق تصميم وإصرار وتعمد. وبالموازاة متع هذه المساءلة والمكاشفة، تسلط الرواية الضوء من

خلال شخوصها المحركة للأحداث على نماذج إنسانية متباينة، استبطن الكاتب أغوارها وكشف عن بعض ما يعتمل داخلها من هواجس ونوازع، وأحتدام للصراعات

والتمزقات النفسية، إذ نسبج خيوطا متشابكة من العلاقات المعقدة بينها، استطاع من خلالها مقاربة تناقضات النفس البشرية وتجاذباتها الحادة، الأمر الذي قد يدفع قارئ هذا العمل إلى ممارسة صلاحياته التأويلية، ليغير عنوانه من «مجهول الحال» إلى «مجاهل الأحوال».

الغياب والعودة، الوفاء والخيانة، الحب والكراهية، الخوف والسكينة، الضعف والقوة،اليأس والأمل...كلها ثنائيات قطبية متعارضة متضادة حاول الكاتب محاورتها، محرضا على المزيد



من التأمل والتدبر في تجاويف أعماق الذات الإنسانية، وكأنه بذلك يلمح بأن أكبر صراع، وأخطر تجربة يجدر خوضها في هذه الحياة كي يحظى الإنسان بالاطمئنان والاتزان، ويقترب من حالة الصفاء والسكينة، تكمن في سبر أغوار النفس، وتطلب أستبطانها، وأعتلاج تناقضاتها، قصد العمل على تحليتها وتصفيتها مما علق بها من عيوب وشوائب.

عن ألاعيب الكتابة السردية

أ) لعبة التكتم والإخفاء: لعل أول لعبة سردية أنتهجها الكاتب، مضفياً من خلالها متعة ذهنية وحيوية وتشويقا لمسروده؛ لعبة التكتم والإخفاء التي توسل بها عندما عمد إلى تحرير شخصيته المحورية مّن أي أسم يؤطرها أو لقب قد يسمها، ويوحي للأذهان بصورةً تقريبية حولها، استنادا إلى الحمولة الدلالية والرمزية التي يحملها الاسم، سواء أفي العمل الأدبي التخييلم أم في عالم الواقع؛ فالقول المأثور المشبهور يُقول »كأنَّ أقدارنا تطوى في أسمائنا»، بينما يقولَ آخر :»لكلُّ أمرىً من أسمه نّصيب»، فشخصية «ثريا» مثلا في هذا المتخيَّل السردي كان من نصيب أسمها: العِلقَ والسمو، والبهاء والجمال، وبعدُ المنال، وقد وظفت رمزا للسعادة المأمولة والحلم المنشود، كما أن أسم» سُلْيمان» عميد الشُرطة، يُلقىٰ بشحنات دلالية تقترن بالقبادة، والسلطة، والقوة، والعظمة، لارتباط هذا الاسم في الوعي الجمعي بشخصيات قيادية معروفة: النبي واللك سلّيمان، الخليفة الأموي سليمان بن عبد الملك، سليمان القانوني،السلطان مولاي سليمان..»

بينما أرتأى الكاتب في تعاملًه مع شخصية البطل أرتأى الكاتب في تعاملًه مع شخصية البطل أن يمارس حيلة التكتم والإخفاء، فلا يفصح لقارئه عن أسمه، ولا يصرح بلقبه، مخلخلا أقانيم وطرق السرد المعهودة في أساليب التعريف بالشخصيات، ولعل لعبة الإخفاء هاته قد أضطلعت ـ على الأقل ــ بثلاث وظائف متداخلة ومتماهية فيما بينها:

- وطيفة سردية فنية : من خلال شد المتلقي إلى المسرود وتحفيزه على تتبع أحداثه وتفاصيله في ترقب

وشغف، أملا في تحديد الهوية الكاملة لهذا المجهول، وإشباع نهم الفضول الذي حفّه منذ وقوفه الأول على

عَتْبة العَنوان. - وظيفة حجاجية : من خلال تقويض دور الاسم في تشكيل الهوية الشخصية العميقة، إذ لا يعني الاسم أو الله منال منال المؤيناة التراكية ال

اللقب شيئيا بمعزل عن المبادئ والقيم والأخلاق. وظيفة رمزية من خلال إطلاق ما يرمز إليه هذا البطل، من نبل وإخلاص وصفاء نضالي، من أي قيد قد يعرضه للانحصار أوالمحدودية، فجعلة محررا يتجاوز حدود الأسماء والألقاب، ويتخطى ضيق الخصوص إلى رحابة العموم، لأنه يعكس مجابهة وجودية محتدمة، تصبح فيها الأسماء مجرد نكرات أمام حجم المطامح وسعة الحلم. ب لعبة تبادل الأدوار: وثانية هذه اللُّعب التي أقام عليها الكاتب نظام سرده، لعبة يمكن نعتها بلعبة تبادل أدوار السرد، بين سارد متحكم عليم، وأخر فاعل مشارك، وثالث شِاهد ومفارق، فالسأرد المُتحكم العليم أوكلت إليه مهمَّة تحريك العملية السردية، وتنظي مسارها، وتوجيه أحداثها منذ بدايتها إلى نهايتها، لكنه أثناء هذه العملية كان يحرص على مناولة زمام السرد لسارد أخر من شخوص الرواية، ليشاركه نقلً الأحداث وتقديم الوقائع من زاوية نظره الخاصة، معبرا عن أفكاره وشبهاداته، وما يختلج داخله من مشاع وهواجس ولواعج، جاعلا أأي السارد المتحكم العليما من هذا السارد الفاعل المشارك شخصية سير ذاتية، تستحضر ذكرياتها عن الناس والمكان والزمن، بضمير المفرد المتكلم (أنا) عارضة أوصافها الجسدية وصفاتها النفسية، بينما يتحول السارد المتحكم العليم إلى متلق ومستمع ومسرود له، ويمكن التمثيل لذلك من المقطعين السرديين التاليين الواردين في الصفحة 31 و الصفحة 116 عَلَى التوالِّم

فقد ورد في الصفحة 31 ما يلي « تقلب محمد رضا الهواري في فراشه عدة مرات. مضى من الليل شطر غير قليل وهو يستجلب النوم. يحتال بكل وسيلة يملكها وأخرى يتوهمها (...) تقلب في فراشه مرات أخرى ثم دفع



بالدثار بقدميه، ألقاه بعيدا من الفراش في عصبية. استوى جالسا في فراشه وهو يغمغم.

ثم تعود لتذكرتني أنها سبع وأربعون!أتدرك مغزى ما تقول يارجل؟سبع وأربعون سنة فسحة من الزمن قد يعجز عن ملئها عمر الكثير من الناس. ما عاش أبي سبعا وأربعين عاما، مات دون ذلك. رحمك االله يا والدي، وُلدت ونشئت وحاربت وتزوجت وأنجبتني ثم سافرت ورجعت. ثم اختطفك الموت ولم تبلغ عامك الرابع بعد الأربعين.»اختطفك الموت شابا» كذلك تقول جدتى كلما هاجمتها ذكراك،وذكرك لا يفارقها.»

في هذا المثال، نصادف سَاردا فاعلا مشاركا في عملية السرد وهو «محمد رضا الهواري» الذي أخذ الكلمة من السارد العليم ليتابع سرد تفاصيل حياته وملابستها، دون أي حواجز أو تدخلات ممن ناوله هذه الكلمة، ليفهم المتتبع دوافعه ويتبين موقفه مما يحيط به من وجهة نظره الخاصة.

أما فيما يخص المثال الثاني من الصفحة 116، والتي ورد فيها القسم الثامن من الرواية، فقد افتتح السرد بما يلي: الست أدري ما إذا كنت برحلتي القصيرة إلى مكناس، قد أحسنت صنعا أم أنني، على العكس مما كنت أقدر، جانبت الصواب. أما الأكيد فهو أنني، طيلة اليومين اللذين استغرقهما السفر، أحدثا شيئا ما في النفس، (...)تلك المشاعر البعيدة التي أجهد النفس في استعادة صور منها ، قد غدت باهتة، باردة مثل ظل كئيب يرتسم فوق جدار تكسوه الرطوبة وتنتزع التعرية أطرافا منه في دروبنا في مكناس»

العرية اطرافا منه في دروبنا في معاسى، ففي هذا المثال، يتكفل السارد الفاعل المشارك «مجهول الحال» بأخذ مبادرة سرد الأحداث، في حين يغيب السارد العليم عن الحضور، ويتوارى صوته عن الظهور إلى نهاية السرد، الأمر الذي يجعل القارئ مشدودا إلى المسرود، مصغيا إلى البوح ودقائقه الكامنة فيه، المنقولة بضمير المتكلم، الذي يعد ضميرا يوحي بالثقة المصحوبة بالواقعية والتقائية والعفوية، فيضفي بذلك على المحكي طابع المصارحة والحميمية.

فيضفي بذلك على المحكي طابع المصارحة والحميمية. وثالثة أثافي لعبة تبادل الأدوار، هي السارد الشاهد المفارق، الذي أقتصرت مهمته على التدخل بين الحين والآخر لتقديم شهادته حول المروي والتعليق على بعض ما ورد فيه، بعد رصده وتتبعه، دون فعل المشاركة في وقائعه ، محاورا إياه حوارا مقتضبا ومكثفا، غالبا ما يستدعي له شخصية «دون كيخوط دي لامانشا» ما يستدعي له شخصية ودن كيخوط دي لامانشا» في ممارسة تناصية دالة على عناء البحث عن المعنى، ووهم تحقق المثالية، ومكابدة واقع الحياة القاسي،

ويمكن التمثيل لحضور هذا السارد الشاهد المفارق من خلال المقطع التالي: والعبرة ـ في ما ذكره السنيور سيرفانطيس في حكاية جلية واضحة وأحسب أنها تصور حال الإنسان في العديد من أحواله وأفعاله أيضا. أليس الإنسان، في أطوار كثيرة من حياته وفي العديد من الأحوال النفسية التي تعترضه ، يقبل على محاربة أعداء ليس لهم وجود إلا في خياله? (ص

ولعل صوت هذا السارد قد أضطلع، من الجانب الفني، بمهمة خلخلة سيرورة السرد، وتكسير خط تسلسله وتدفقاته المتلاحقة، ليخلق فسحة للقارئ تسمح له بالخروج جزئيا من عالم القصة ومداراتها، لإثارة تساؤلات حول طبيعة الحقيقة ومدى تماهيها مع الواقع والخيال، ودفعه إلى تكوين أو أستخلاص رأيه الخاص حول ما حدث وما قد يحدث.

جاً عن تقنيات التصوير السردي: لما كان هذا النص الروائي لا يخلو من تأملات عميقة، تروم جوهر الإنسان وصراعاته النفسية الداخلية التي تملؤه، وسط جملة من الاضطرابات المحيطة به، سعى الكاتب، قصد ملامستها والاجتهاد في فك خيوطها المتشابكة، إلى توظيف اليات التذكر والحلم والاستيهام، مع الاستعانة بتقنيات التصوير السردي القائم على صور التشبيه والتذويت والاستبطان، فضلا على الإمكانات الفنية للحوار الداخلي الذي تجريه الشخصيات مع نفسها بضمير المخاطب «أنت».

ولعل من بين الشواهد التي يمكن إدراجها، تمثيلا لهذا التصوير، شاهد لمقطع سردي تفاعلت فيه كل هذه التقنيات بطريقة متواشجة وفنية ماتعة، تجري فيه شخصية سليمان الهبطي حوارا داخليا مع نفسها، إذ تقول :» نومك يا سليمان رعب متصل ويقظتك عذاب ملوه ذكريات الهزيمة والإهانة وقد تلونت بألف لون ولون،الإهانة، وقد آلتصقت بالهزيمة فانتقشت في باطنك وشما قبيحا وشم لا ينمحي يطل شريط الإهانات والهزائم برأسه فيأبي إلا أن يعمل في الجرح الغائر نصلا يغرزه ... جرح يستعصي على الالتنام (ص53)

تستبطن هذه الصورة السردية الحالة النفسية التي الهيها عميد الشرطة سليمان الهبطي بعد خيباته المتلاحقة وانتكاساته المتتالية، معبرة عن الانفعالات والمشاعر الداخلية المستضمرة في أعماقه؛ مشاعر الألم واليأس والهزيمة والإحباط، وقد حفل هذا المقطع بصور التشبيه (نومك رعب، يقظتك عذاب) والاستعارات (يطل شريط الإهانات برأسه \_ الإهانة وقد تلونت بألف لون) وتكرار الملفوظات (الهزيمة \_ الإهانة \_ الجرح \_ الوشم وتكرار الملفوظات (الهزيمة \_ الإهانة المحرح \_ الوشم الشخصية، مع تقوية الإحساس بوطأة المعاناة التي ترزأ تحتها.

أِن هذا التصوير النفسي الذي طبع رواية «مجهول الحال» أضفى عليها عمقا إبداعيا متميزا، أثار ملكات القارئ من أجل خوض تجربة السفر بين مجاهل مختلف النماذج الإنسانية المعروضة أمامه، استزادة للفهم، وإمعانا للنظر في خبايا وأسرار النفس البشرية.

#### على سبيل الكلمة الختامية

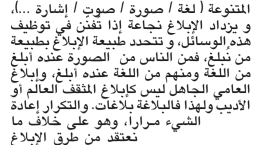
إن «مجهول الحال» بكل ملابساته وأساليبه وألاعيبه الفنية، يسعى إلى قارئه على قدمين ثابتتين هما: المعرفة والمتعة، حاملا بين يديه دعوة إلى البحث عن حقيقة الذات، وغاية وجودها وسط أضطرابات محيطها، مع العمل على تصفية فصيلة دمها النفسية، في أفق إعادة تشكيلها، وترميم تشظياتها، قبل الإقدام على إعادة تشكيل الواقع، وترتيب نظامه من جديد.

قُدُمت هذه الورقة خلال لقاء أدبي بطنجة، حول رواية «مجهول الحال» للكاتب سعيد بنسعيد العلوي، من تنظيم مؤسسة الأعمال الاجتماعية للتعليم \_ فرع طنجة أصيلة - بتاريخ فاتح يونيو 2024 بمشاركة الأستاذين: أحمد زنيبر وفؤاد بن أحمد.

دفعني إلى كتابة هذا المقال دافعان، أولهما ما كنت ألاحظه من استنكار ّ للتكرار الذي يقع في الكلام عند سماعه، وهذا شائع فِي مدارسنا ، وأكثرنا سمع أو كُتبت له على ورقة الامتحان إذا كرَّرَّ، ملاحظات من جنس «وقّعت في التكرار» و «تجنب التكرار»، فنخاف أن يصير هذا الاستنكار قاعدة ترسو عليها الأفهام ومقياسا تقاس به النصوص، لأن التكرار لا يستنكر في جميع الأحوال،

في كثير منها، وثاني الدافعين هو الخوف من يستنقص الناس من آثار ذات شأن في تراثنا العربي إَّذا صار استنكار التكرار مقياسا وهذا أمر خطير، لأَن التكرار شائعٌ في القرآن كما هو شائعٌ في ما نظم العرب وما نثروا، وهذا ما يدفعنا إلى مراجعة نظرتنا السلبية إليه وتصحيحها، وهذا غرضنا في مقالنا هذا الَّذي تُتدرج فيه من الحديث عن دور الله التكرار في الإبلّاغ عامّة إلى الحديث عن التكرار في لغة العرب .





الناحعة، إذ يرسخ الرسائل المبلغة في

أذهأن المتلقين ويجعلهم

مالك بن فرحات

دورالتكرارفي الإبلاغ

البلاغة في مفهومها الاصطلاحي البسيط هي إيصال المعنى إلى متلق بوسيلة من وسائل الإبلاغ

من أعمال الرسام السوريالي البريطاني جوناثان ولستنهولي الذي يشتغل على الكتب القديمة.

يألفونها ويقتنعون بها فتصير جزءا من روتينهم و يصير حكمها حكم ما ألفوه من عاداتهم، ولكن ينبغي ألا نعمم ذلك على جميع المتلقين، فمنهم الملول أو الفطن اللذان ينتبهان إلى التكرار ويمجانه خاصة إذا لم ينوع في أساليبه، ومن أدلة كون التكرار تاجعا في البلاغة أنْ رجالَ الدّعاية السياسية وظفوه في غسل أدمغة شعوبهم، وهذا ما فعله جوزيف غوبلز وزير دعاية هتلر النازية،

فقد جُعُلُ خطابات هتلر عبر وسائلُ الْإعلام عادة يومية متكررة من جملة عوائد الشعب الألماني حتى يقنعهم بأن هتلر هو مخلصهم ويتشرَّبوا أفكارَّه، يقول المؤرخ جيمس هولند: تعويدة غوبلز هي التكرار والتكرار والتكرار، لم تكن رسالة واحدة، بل كانت رسالات، ولكي يتجنب ملل المتلقى من تكرر الرسالة كان غوبلز ينوع في طرق إيصالها وكان يمزجها بمواد ترفيهية حتى تكون نَاجِعة، كما يفعل صناع الإعلانات إذ يجعلون مباريات كرة القدم والحفلات والمسلسلات والأفلام مناسبات لترويج بضائعهم وهذا الترويج يعتمد التكرار كذلك، يقول هولند: «ما كان يفهمه غوبلز هو أنه لا يمكن بث خُطَّابات هتلر وحدها طوال اليوم، يجب أن يكون هناك أشياء، و جزء من الرسالة.... هو بعثرة الخطابات بين مواد أخرى كالموسيقي والكوميديا...»

#### التكرارفي لغة العرب

يعتبر أبو منصور الثعالبي في كتابه «فقه اللغة وسر العربية» أن التكرار هو منّ سنّن العرب في الكلام، ويأتون به في كلامهم للتعبير عن العناية بالشيء، واستدل الثعالبي بتكرار «فبأي آلاء ربكما تكذبان» قي القرآن وبـ «ويل يومئذ للمكذبين «. ولكن صاحب يتيمةً الدهر لم يفصل في الحديث عن التكرار ويبين كيفية كونه من البلاغة، ونحاول نحن ذلك . ودعونا نشر إلى أن دور التكرار الإبلاغي في لغة العرب لا يختلف عن دوره الذي تبيناه سابقا في الدعاية و كذلك أساليبه، فالهدف منه ترسيخ الرسالة و تجنيب نسيانها، و يكون التكرار أحيانا ضروريا في فهم المعنى فهما صحيحا وعدم تحريفه، فنجد في أيّة سورة البقرة « فبدل الذين ظلموا قولا غير الذي قيل لهم . فأنزلنا على الذين ظلموا رجسا من السماء بما كانوا يفسقون»؛ تكرار «الذين ظلموا» كان ضّروريا، لأنْها لو لم تُكرَّر فقيل مثلاً: أَفأنزلنَّا عليهما، لفهم أن االله عاقب جميع بنى إسرائيل ظالمهم وطائعهم عند تبديل القول عند أمرهم بدخول باب القرية سجدا وقول «حطة» . ونجد في القرأن تكرر قصص الأنبياء وأقوامهم في أكثر من سورة، كقصة موسى وفرعون وصالح وثمود ولوط وقومه... وهذه القصص على تكرارها تختلف من سورة إلى أخرى إجمالا و تفصيلا، وتختلف لفظا كذلك، فالقرآن يكرر لترسيخ الرسالة وإظهار العناية بها وبالعبرة المستخلصة منها لأنه يخاطب كائنا ينسى مع طول الدهر ولأنه نزل منجما، إذ من الممكن للقصيص أن تنسّى مع تباعد فترات التنزيل فيذكر بها، وهو ينوع في أساليب التكرار لفظا وكما وأسلوبا كي لا يمل القارئ، ولاّ يخالف القرآن بذلك ما دأب عليه شعراء العرب، إذ تجد في دواوينهم أنهم يعبرون بأكثر من قصيدة عن موضوع وأحد مع احتلاف هذه القصائد لفظا وورنا وصورا، ففي شعر الخنساء تتكرر قصائد رثاء صخر ومعاوية، ولكنّ تتنوع القصائد وزنا وقافية ولفظا وصوراً، وكذَّلك شُّعرَّ عنترة الذي يتكرر فيه الفخر بالشبجاعة و البأس.

كاتب تونس

# المدينةفي الشعر المغربي المعاصر

## نماذج من شعر «العلم الثقافي»



هذا الكتاب ثمرة من ثمرات وحدة التكوين والبحث في بيبليوغرافيا الأدب المغربي الحديث، التابعة لكلية الآداب والعلوم الإنسانية بوجدة، والتي كان لي شرف تسبيرها، والإشتراف عليها بمعية أساتذة أخرين، بعد كُتب سابقة لكل من الباحث محمد رحو والباحث العربي بوعتروس.

وهذه الثمرة هي الكتاب الثانى للباحث المقتدر الجيلالي المسعودي بعد بأكورته الأولى اسيرورة النضال َّفي الشِعر المغربي المعاصر: نماذج من شعر العلم الثقاني) . وموضوعه هو المدينة في الشعر

وتُجُّلي المدينة في الشعر العربي، من الموضوعات الشعرية ألتى حظيت باهتمام الباحثين والنقاد

من الكتب من ضمنها:

العرب، يمكن أن نستحضر في هذا الصدد سلسلة

-الإنسان وعالم المدينة في الشعر العربي الحديث , مناف منصور

-تُجربة المدينة في الشعر العربي المعاصر, عبد السنّلام الشّاذلي، ألله عبد السنّلام الشّاذلي، ألله المدينة في الخطاب الشعري العربي

المعاصر, قادة عقاق

-صورة المدينة في الشعر العربي الحديث, زهير محمود عبيدات

علي أبو غالي ، عالم المعرفة ع196

المُدينة في الشعر العربي الحديث , عبد االله رضوان

- للدينة في الشعر الجزائري , إبراهيم رماني - الموقف من المدينة في الشعر العربي المعاصر,

أما في المغرب فقد حظي موضوع شعر المدينة باهتمام ثَّلة من الباحثين، قَاهتموا بالمدينة بشكل لافت ، فحضرت بشكل عام في :

-المكان وتجلياته الدلالية في الشعر المغربي المعاصر, بلقاسم الجطاري, 1998.

- تجلّيات المدينة في الشعر المغربي, عبد الجواد السقاط, 2000.

-المكان الفني في شعر أحمد بركات, عبد الدين حمروش,2010.

- المدينة المغربية في الزجل والملحون, السعيد بنفرحي, 2015. رسي. - شعرية المدينة: طنجة في الرواية المغربية,

خديجة البوعزاوي, 2017. -الشعر وغواية المكان (جماعي)، إعداد عبد

السلام مصياح, 2015. -تجليات المكان في الشعر العربي الحديث والمعاصر، أحمد الطريبق أحمد، 2019.

وتحضر مدن بعينها مثل سبتة ومليلية وفاس ومراكش في المؤلفات التالية :

-الأندلس والأسيرتان في الإبداع المغربي الحديث, عبد الله اجبيلو,1988.

مراكش في الشعر العربي, أحمد متفكر, 1993 . - فاس في شعر محمد الحلوي, علي الغزيوي عبد القادر النفيسي, 1994 . - فاس في الشعر العربي, أحمد متفكر, 2007 . -

-سبتة في الشعر المغربي قديما وحديثا، محمد محمد العلمي, 2012.

-سبتة المقاومة :أصداء احتلال سبتة ومحاولات تحريرها في الشّعر العربي، عبد االله بناصر العلوي،

- فاس في الشعر العربي المعاصر, أمجد مجدوب رشيد, 2016.

- هناك في الأعالي: تازة في الشعر المغربي الحديث, إدريس الملياتني, 2016.

وجدة في وجداننا : بعيون متعددة (جماعي) ,

واحتفى الدرس النقدى بشاعر المدينة ، فنال محمد

بن إبراهيم قصب السبق في هذا المضمار، فاحتفت به المؤلفات التالية:

-شاعر الحمراء, عمر منير, 2001 .

-شاعر الحمراء بين الواقع والادعاء، محمد السعيدي الرجراجي, ج 1 , 1999 .

-شاعّر الحمراء بيّن الواقع والادعاء, محمد السعيدي الرجراجي, ج 2 , 1999 ك

-شاعر الحمراء في تاريخ الأدب المعاصر , أحمد الخلاصة، 1987

-شاعر الحمراء في ساحة الأدب والفن والفرجة, إدريس أبابا، 2006

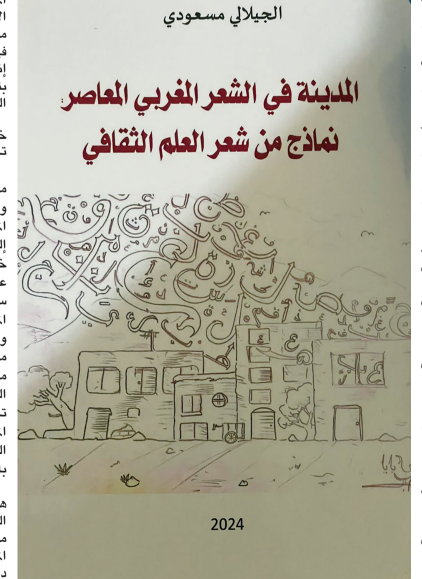
-شاعر الحمراء في الغربال , أحمد الشرقاوي إقبال. -عالم شاعر الحمراء, عُبد الكريم غلاب, 1982.

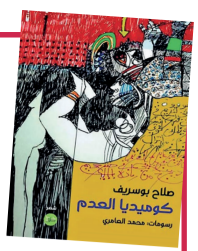
وتحضرنا ضمن هذا الخاص بموضوع المدينة في الشعر أطروحتان جامعيتان، الأولى أنجزتها الطالبة الباحثة فاتحة الرامى من كلية الآداب بوجدة تحت عنوان» المدينةً في الشعر المغربي المعاصر». والثانية من إنْجاز الطالبة سعآد حمدون من كلية الآداب بتطوان تحت عنوان» تجليات المدينة في الشعر العربي المعاصر».

كما نستحضر هنا مجلة «مجرة» التع خصصت عددها العاشر لموضوع المدينة، تحت عنوان «المدينة في الأدب».

إن ما يطمح إليه الباحث الجيلالي مسعودي في هذا الكتاب ليس مسحا شاملا ومفصلا لتجليات المدينة في الشعر المغربي المنشور ب «العلم الثقافي»، فكل ما يطمح إليه هو دراسة بتبليوغرافية بحصر من خلالها عدد النصوص الشعرية التي نشرت على صفحات هذا المنبر الثقافي طيلة أربعين سنة، والتي عبر أصحابها عن موضوع المدينة، ومن ثم التعرف على أسماء الشعراء، وكذا أسماء المدن التى اختارها أصحابها موضوعا للتعبير. ولعل هذا الحصر والجمع من شأنه أن يساعد الباحثين الراغبين في التوسع في الكشف عن مختلف الجوانب التي تخص موضوع المدينة في الشعر المغربي المعاصر. من هذا المنطلق يبقى الجانب البيبليوغرافي هو ما يميز هذا العمل ويمتاز به عن سائر الأعمال أو الكتب السابقة.

ويمتاز الكتاب في قسمه الثاني من هذه الدراسة بقراءة دقيقة لبعض النماذج الشعرية لبعض الشعراء، يروم من خلالها معرفة صور ومواقف الشعراء المغاربة من المدن التي عبروا عنها، أو عاشوا تجارب





# تمثارت الوجود والعدم

### في كتاب « كوميديا العدم » لصلاح بوسريف





بتجربة «الكتاب الشعري» فتح مجموعة من الشعراء العرب المعاصرين، وضمنهم بوسريف، أفقا شعرياً ومعرفيا جديدا ضمن حركة الكتابة في حقل الشعر المعاصر، مثلا: أدونيس في «الكتاب أمس المكان الآن» (1)، وقاسم حداد في اخبار مجنون ليلي»(2)، ومحمد بنيس في كتاب «الحب اتقاطعات في ضيافة طوق الحمامة لإبن حزم الأندلسي» (3)، وفي ضيافة طوق الحمامة لإبن حزم الأندلسي» (4) وصلاح بوسريف في «رفات جلجامش» (4) و»كوميديا العدم» (5)، وفي أعمال أخرى عديدة، من خلال الانفتاح على التراث العربي و الإنساني، وتوظيفه في أعمال شعرية طويلة يتقاطع فيها التاريخ و الأسطورة والملحمي والدرامي في بناء فني ورمزي خاص، وبأبعاد إنسانية وفلسفية ووجودية، وتجاوز تجربة التوظيف الجزئي والمقطعي للنصوص التراثية والرموز الأسطورية، نحو توظيف

شمولي كلي في أعمال شعرية موحدة ومستقلة في كتاب بأكمله، برؤية تجسد قيما وحقائق كونية مطلقة كامنة في اللاوعي الإنساني، مشتركة بين جميع الشعوب والحضارات، مثل الحق والحرية والحب والجمال،والصراع الأبدي بين المطلق والنسبي،و الخيروالشر،المعرفة والجهل، الحرية والعبودية،الوجود والعدم، والحياة والموت و الخلود.

تجربة بوسريف من قلق الذات ومواجهة الواقع المتردي إلى تمثلات الوجود والعدم

ترتبط «التمثلات» في الكتابة الشعرية بالمتخيلات و بالتخيل والخلق

الخيالي وبناء الصورو الأنساق والعوالم الرمزية. لها علاقة وطيدة بالموقف الفكري والرؤيا الشعرية والمقصدية في النظر إلى قضايا الواقع والحياة والوجود.. لأن فعل الكتابة له دوافع وحوافز موضوعية وذاتية ويرتبط بخلفيات معرفية وثقافية وفلسفية ، ويتحقق باليات وأشكال فنية ورمزية عديدة . وعملية الإبداع الأدبي و الفني عامة تخضع لعمليات تفكير عميقة وتتحقق عبر اليات خلق تركيبية وفي إطار علاقة جدلية بين العقل والذات والخيال، والشعور واللاشعور، وليست عبارة عن تعبير تلقائي لا مقصدية له .

وإذا كان بوسريف قد انشغل ،في كثير من متخيلات

نصوصه و أعماله الشعرية السابقة، بالتعبيرعن معاناة وقلق الـذات في مواجهة تحديات الحياة والطبيعة و مفارقات الواقع الإجتماعي المتردي، والدفاع عن قيم الحق والعدل والجمال والسلم، فإن المتخيلات والتمثلات المشكلة لكتاب كوميديا العدم» لها علاقة بقضايا الخلق والوجود والموت والعدم والخلود، وبالعالم الآخر» الميتافيزيقي الغامض والملتبس الخفي والمحير، برؤيا مابعد حداثية أكسبت تجربته الشعرية تميزا خاصا في حقل الشعر العربي

على أن الأعمال الشعرية المرتبطة بهذه القضايا الوجودية في تجربة بوسريف عديدة، بعضها يرتبط بها بشكل جوهري كلي، وتشكل فيها موضوعات أو تيمات مركزية، والبعض الآخر يرتبط بها بشكل جزئي أو عابر. بل إن هذه القضايا شغلت الشاعر وشكلت هاجسا خفيا في وعيه ولاوعيه منذ بداية تجربة الشعرية ،وكانت تحضر في بعض مجموعاته بداية تجربة الشعرية وإنسانية، قبل أن يتفرغ لها في العقدين وأعماله الشعرية وإنسانية، قبل أن يتفرغ لها في العقدين التفاعل مع كثير من النصوص التراثية الأسطورية والفلسفية الأخيرين ويفرد لها أعمالا كاملة مستقلة خاصة بها، من خلال التفاعل مع كثير من النصوص التراثية الأسطورية والفلسفية والدينية والصوفية والملحمية: في «رفات جلجامش» الذي صدر سنة 2012و»مثالب هوميروس» الذي صدر سنة في «كوميديا العدم « سنة 2022، و»كتاب الليل والنهار» في «كوميديا العدم « سنة 2022، و»كتاب الليل والنهار» ويكتاب البداء» (مايشبه الظلمة بعد أن كان النور) 2022. وأيضا في سيرته الذاتية الشعرية والثقافية « شرفة 2022.

يتيمة « التي صدرت: في ثلاثة أجزاء: خبز العائلة - حجر الفلاسفة 2015 ولايقين في الغابة 2016 وهي الغابة 2016 المثلات تتضمن كثيرا من التمثلات المرتبطة بهذه القضايا من خلال المزاوجة بين الذاتي والوجودي والكوني بطريقة فنية ورمزية

تمثلات العدم والعالم الآخر في كتاب « كوميديا العدم «

هذا العمل ذوطابع ميتافيزيقي وملحمي انشغل فيه بوسريف بالعالم في الآخر الميتا فيزيقي ضمن مشروعه الشعري المنفتح على قضايا الخلق والوجود والموت والعدم والخلود،التي أرقت الإنسان منذ القدم وتسببت في

شقائه وقلقه الوجودي،على غرار أعمال أدبية عالمية شهيرة، مثل «رسالة الغفران» لأبي العلاء المعري و»رسالة التوابع والزوابع « لابن شهيد الأندلسي،و» الكوميديا الإلهية» لدانتي. فبعد أن كان هذا العالم المجهول مقصورا على النظرة الأسطورية و الدينية والنظرة الفلسفية، في الأساطير القديمة و الكتب السماوية، وفي تأملات الفلاسفة وتصورات رجال الدين، وبعد عجز العلم في مواجهة الموت، واكتفائه بالكشف عن أسبابه، أصبح المجال مفتوحا على تعدد الفرضيات والتصورات والتمثلات، فاقتحمه الأدباء والفنانون والشعراء في أعمال فنية وأدبية مشهورة في الأداب العالمية، قدمته في

عوالم متخيلة وبرؤى فنية،سردية و درامية خاصة، ما يعني أنه لا يوجود « سبيل واحد إلى الحقيقة .هناك سبل متعددة تقود إليها، ومنها سبيل الفن،بل إن ما يأتي من الفن قد يكون أعمق بكثير مما يمكن أن تفرزه المخابر العلمية. ذلك أن الفن ليس تجربة علمية باردة تتم بعيدا عن دفء الحياة وتعدد واجهاتها وتنوعها، بل هو خبرة إنسانية عامة يمكن تلمس وجودها في كل ما ينتجه الفرد ويتقاسمه مع غيره خارج قواعد الإبلاغ النفعي و إكراهاته.»(6)

عبداللهشريق

عمد بوسريف في هذا العمل،من خلال رحلة متخيلة إلى العالم الآخر،إلى تمثل العدم من خلال تمثل الوجود، وتجسيد شقاء الإنسان بواسطة متخيل الجحيم، من خلال متخيلات وصورمثيرة عن عالم العدم وحالة الموتي المقيمين فيه. و جعل من « أليغيري دانتي « مرشدا له في رحلته إلى هذا العالم الغريب، في أجواء ملحمية تثير الخوف والدهشة والغرابة، حيث يتم اللقاء والحوار مع كثير من الشعراء والفلاسفة والفنانين الراحلين،من مختلف العصوروالبلدان ،اجتمعوا في عالم العدم، في منطقة المحشرأو البرزخ الذي يمثل منطقة وسطى بين الجنة والنار أوالجحيم والنعيم.

ومما ساعد على توسيع الصورة المقدمة عن العدم والجحيم، ودعم المتخيلات التي قدمها بوسريف عن حالة هذا العالم وأهواله وشخوصه، الرسومات التشكيلية الموازية التي أنجزها الفنان محمد العامري خصيصا لهذا العمل من خلال تفاعله الفني والرمزي مع غرائبية تمثلات ومتخيلات الشاعر، بتشكيل رسومات غريبة ومثيرة للشخوص المقيمين في تلك المنطقة القريبة من الجحيم ،بطريقة تظهرهم في حالات من المعاناة والبؤس والغربة والضياع التي قدمتهم بها الكتابة، وتبرزما في هذا العالم من كائنات غريبة، وما يثيره من حيرة ودهشة وغموض:

تيره من حيره ودهشه وعموص أبدو خرجت من جراب قديم.

أثوابي مهملة ٧

شيء فيها يشي أن الزمن الذي أنا فيه زمني. لم أنهض من سرير قديم ، السماء فوقي ، هي النام ، النام النام النام ، النام النام النام النام ، النام النا

رأيت كل الأصوات (ص: 7.6)

وحدي في مفترق ذهولي أداري موتي ، بما في خيالي من حياة ، ما نأى بي ،ربما ، عن المطهر. (ص: 63 )

لا تلتفت خلفك لا تنزعج لما يسقط في سمعك من صراخ، لا تنزعج لما يسقط في سمعك من صراخ، الأصوات هذا الشعب ما يفصل المحشر عن الجحيم. قبل لنا ونحن ألتى منا لم نعه في آثامنا

هذا الشعب ما يفصل المحشر عن الجحيم. قيل نُلقى هنا لم نعرف آثامنا ... أصوات مريبة تتصادى في ظلمات الشّعب، عواء هرير. ثغاء . زئير ... كأننا نسمع وقع جلود تسقط في ماء،

لفرط ما اخترقها من جمر ولظى ، لم تصر ترابا . ( ص : 76)

أنت في المحشر،

12

```
شيء يعنيك
                          سوِّي أنْ تشيح ببصرك عن وجودك،
                              لتستلذ شراب العدم. (ص:87)
بوسريف يتمثل العدم عالما غامضا محيرا، بلا حدود..
تتداخل فيه الإيقاعات والجهات وتلتبس فيه الإتجاهات
                                         ودورات الزمن:
                                            أي مكان هذا ؟
                                     ذابت الأنحاء في بعضها
                                            الحهات تداعت
                                لم أعرف في أي اتجاه أسير
                                             اختلت وجهتي
                                              فرق عندي
                                   بين الصعود والنزول .
                                         أمشى أم واقف ،
                                       خلفي أم أمامي !! ؟
                                       الصمت بدا لي لُجًّا،
                                          و القارب قفصاً ،
                  حتى جسمى ما عاد يحملنى . (ص:91: 02)
وما يتصف به هذا العالم من اضطراب وغرابة يثير
الحيرة والقلق والخوف في ذات الشاعر ويجعله حائراً
المُقارِنة بين عالم الوجود وعالم العدم، أو بين الوجود
وعدم يشبه الوجود كما قال السهروردي، في حالة يتداخل
فيها الحلم واليقظة،و تتراوح بين الْحَياة والَّلُوت، والنجاة
                     أوالغرق في بحر الظلام والمجهول :
                                              لا أين لك .
                                        الطرق تشبه الماء،
                                                     لون
                                              لا طعم لها.
                      كِلها طريق تفضي إلى مكامن ظلمة،
                                                 حُلكتها ،
                                  بعضها يطفو على بعض،
                                          کلیل پلیه لیل ،
                          نهار في حُلكة الغسق . (ص: 34)
       خرائط هنا أقرأ في سحناتها ما علي عبوره من جهات ومكائد.
                                               أنااا الأن،
                                              أمام قدري،
                               أواري هشاشتي خلف دهشتي ،
                                  أجبر الغابة على اقتبالي .
                                          لم أحسم أمري،
```

صاغ بوسريف هذا العمل على شكل مشاهد وفضاءات في مقاطع مترابطة ومتكاملة، بعناوين غريبة وعتبات متَّنوعة الَّمادر،بطريقة يتفاعل ويتعاضد فيها تعدد الأصوات والأصداء،ورجع الأصداء،العتبات، التعتيمات والإضاءات، والنصوص الموازّية، والرسومات التشكيلية. من العناوين المثيرة لبعض المشاهد: مخالب العدم ـ مديح الموتى ـ لا تتوهم البُّنة ـ نبيذ المحشر ـ رؤياًااا المحشر ـ قيثارة طرفة ـ كنت ميتا فحييت ـ متاهات الخلد ـ أنا في جحيمي ـ في مفترق الأبد ...عمل يجمع بين مميزات الكتابة ومميزات الرسم و التشكيل وتأثيث الفضاء البصري، ويتداخل فيه المُلْحَمٰيِّ والغنائيُّ والتشكيلي،ويتقاطعُ فيهُ السُّرِد والحوار والتخييل والوصف والتصويروالإسترجاع، ضمن بنية فيها تقابل وتقاطع بين عدة أصوات ورؤى، في علاقة تناصية

هكذا رأيت نفسي في كتاب الليل والنهار. (ص:35، 45)

البناءوالتناص

بين أن أبقى هنا ،

أناااا جحيمي!

أو أعبر إلى جنتك أو

تفاعلية حوارية مع «رسالة الغفران» و»الكوميديا الإلهية»، ومع كثيرمن الأساطير اليونانية والكتب السماوية ونصوص وحكم كُثيرُمن المتصوفة والقلاسفة والشعراء...وإضاءات كُثيرِمُن ٱلْعتبات النَّصيةُ، فلسفية وصوفية وشعرية وأسطورية ودينية...إلى جانب التشكيل الذي مارسه بُوسريفٌ في فضاء الصَّفحات، من خلال توزيع وتشكيل السواد والبياض والفراغ، والتقاطع بين العمودي والأفقى وتنويع اتجاهات وحركة الأسطر وتنويع الشكل الهندسي للمقاطع .. ما يجعل المتلقي أمام عمل نصي تشكيلي يتسمّ بتعدد الصور والفضاءات وتنوع الخلفيات والأبعاد و العلاقات التّناصية، وبالكثافة الدّلّالية والآنفتاح على كثيرٌ من الإحتمالات و العوالم الرمزية المرتبطة بعالم مابعد الموت ومًا فيه من غموض ورهبة وخوف وصورغريبة مدهشة، تُتشابِكُ فيها الأشْكال والألوان والأصوات:

من بعيد تأتى، مجازاتها تشبه لغة تولد من العشب. روائح العشب طفت على جلدي، صرتُ أنا العشب، النغم ، و الغناء . : . من يدير هذا الشذى !!؟ في ظلمتي ، فی شذی تناعم همتُ ، من ظلى كان النور يخرج، صرت صدى لشذايااًا ،

لما يجيء من موسيقاااا

من كل الأنحاء . (ص:22 ، 32)

و خمرة

العدم والإنسان والخلود

يقدم بوسريف للمتلقي في هذا الكتاب الشعرى تمثلات مثيرة عن العالم الآخر،وعن الوجود والعدم والجَّديم بنظرة إبداُّعية فنية أدٰبية، فيها محاكاة ساخرة ومأساوية لعالم مُيتافيّزيقيّ متخيّل مجهول عند الإنسانُ. عمل فيه سخرية غير مباشرة بهذا العالم وببعض أشكال الوعي الزائف المرتبطية. إنه كوميديا ساخرة وتراجيديا مأساوية في نفس الأَنْ، تتضمن الكثير من التجارب والعبر والحكم عن الوجود والعدم والإنسان والحياة والموت:

اَلُوْتَ عند الأحياء نكاية عدم بالوجود. نكاية وجود بالعدم (...) الوجود، هو العدم لابسا ظلمة الوجود . (ص: 55 ، 65)

> . والانسان !؟ . ذَّئبُ استَّفرد بنشوة الكلام . (ص: 14)

لا تطلب السر، سرْ إليه . .(ص:74)

فأنت كافر، ازدريت السنن، جادلتها، والكتاب قرأته بغير حروفه.. . (ص:441)

و حاور، ضمن بناء درامی ،ملحمی أسطوري، كثيرا من الشعراء والفلاسفة والمتصوفة والفنآنين والمفكرين العرب وغير العرب، من القدماء والمحدثين : هوميروس ـ سرفانتيس - بورخيص - دانتي - امرق القيس - طرفة - عروة بن الورد - المُعري - ابن الرَّاوندي - بيركلي - فأن غوغ - دافنشي -ميكل أتجلو - رامبو - فيلهيلم - فرانسوا لاروشفوكو ... واستعرض كثيرا من أقوالهم وحكمهم ونصوصهم وآرائهم حول الحياة والموت والوجود والعدم والقلق الوجودي .. دعّم بها رؤاه وتمثلاته ومقصدياته وتأملاته ومن خلال تلك الحوارات أعاد بوسريف هؤلاء الراحين إلى الوجود، وبعث كثيرا من أفكارهم ونصوصهم وأعمالهم الفنية والأدبية والفلسفية،ومواقفهم من الحياة والموت والوجود... وْخَاطْبُهُمْ وَكَأَنْهُمْ أُحْيَاءً.. وَحُوّلُ بِذِلْكُ عَالَمُ الْعَدُمْ إِلَى عَالَم وجود وخلود...عالم يحقق فيه الإنسان الخلود بالفن والعلم والفكر والإبداع،وبأعمال التمرد والصراع ضد الجهل والعقم والإستسلام والتقليد والرضوخ الأعمى للسائد والمعتاد والمألوف ، والدفاع عن قيم الحرية والجمال والعدل والحق

والخير،وقيم المساواة والتعدد والنسبية، والبحث عن السمو الإنساني والرقي الحضاري والخلود، في مواجهة الموت والعدم والزوال والمحو والنسيان، وتنبيه الإنسان إلى أهمية الفن والعلم وضرورتهما في تحقيق السعادة في الحياة و الخلود بعد المات.

#### البناء الدرامي والبنية الإيقاعية

والبناء الدرامي في مثل هذه الأعمال الطويلة متعددُ الأصوات و العوالم والأقطاب، ويخضع فيه السرد لطبيعة الكتابة الشعرية ومنطق الزؤيا الشعرية، وليس لشروط الكتانة السردية الكلاسيكية. يكسرالانتظام والاتساق في تتابع وترابط الأحداث التاريخية، والأسطورية،ويلجأ إلي تقطيع الأحداث وتشكيلها تشكيلا جديدا،تتداخل فيه الأزمنة والأمكنة، ولا يخضع لمنطق الزمن والسببية. يُشكّل الزمن وَفق متطلبات السرد الشعري وليس وفق الزمن التاريخي أو الزمن الحكائي، ويُعنى بأنسنة الأمكنة والفضاءات ومحاورتها، ويخضُّع لمنطق الأسطورة والتجربة الذاتية أكثر

مما يخضع لمنطق التاريخ والواقع . وعلى مستوى البنية الإيقاعية تتشابك مظاهر إيقاعية متعددة الأشكال، هندسية مكانية وزمانية صوتية تركيبية ودلالية ، بحسب المفهوم العام للإيقاع في هذا النوع من ولاتية التي لا تخضع المشكال الإيقاعية الثابتة المنتظمة : الإيقاع التركيبي - الإيقاع الهندسي البصري - الإيقاع الدلالي، وإيقاع السردية، إضافة إلى توظيف إيقاعات تَشْكيلات المكأن النصبي وتفاعل السواد والبياض، وُالنطق والصمَّت، والفصل والوصِّل، والسرد والحوّار، وتعدَّد الأصبوات، وتفاعل وتعاضد فقرات الصبوت، والصدي، والرجع. إن « قوة الإنفتاح هاته التي يتمتع بها هذا الإيقاع، تضعنا تلقائيا في قلب معادلة مغايرة، قوامها أن كينونتنا لا يمكن أن تكون بشكل أو بأخرخاضعة لقوانين الوزن، أو بمعنى آخر، لقوانين التجزيء والتقطيع الباردين، وأن كل مُقاربةً وزنية لخصوصية الكينونة، ستحولها حتما إلى نص يفتقر إلى الأدنى من شعرية روحه، إلى جانب تأثيرها الكبير قي تُسُطِيحه وأَفراغه منْ بُعِده العَمْقي، علما بأنَّ احتجابًّ العمق يؤشر على شيء أخر، عدا احتجاب الإيقاع « (7) : . يااا صلاااح ،

الشُّعر لغة ً كثيبييرة مضمراتها ،

الصمتَ في الشعر لغة ،

في ما قبل الحلم ،

حدشتُ هذا ،

[°] « والبقية رأيتَ في البيا [ ] ض ما جليّ رؤاك [°] صمتٌ « [ هاملت ] ما الداعي أن تتماهي مع جلجامش،

تستحث رغبته في الأبد، لتكون رغبتك أزلاً ،

شمسُه وسعتْ ليلك ، صرت الليل عندك النهار ذاته!! ؟

كوميديا العدم. ص: 54

مثل هذه الأعمال الشعرية الدرامية والملحمية،الطويلة المركبة والموحدة الموضوع، والمتعددة الأصوات والمصادر والأبعاد، والتي تَندرَج في إطار استتمار ومحاورة التراث الإنساني، الأسطوريُّ والمُلحمي والديني ضمن كتاب شعري كامل، قليلة في الشعر العربي المعاصر. وهذا النمط من الكتابة الشعرية،وبهذه الطريقة التناصية الشمولية، هو من بين التجارب التي ما يمكن أن يراهن عليه الشعراء العرب اليوم، وهو الذي يمكن أن يخلص الشعر العربي المعاصرمن الرتابة والتكرار الذيّ تتسم به بعض التجارب، في الأشكال و الأساليب والرموزوالأقنعة التي استُهلكت كثيرا وأنتهت صلاحية بعض طرق توظيفها وصياغتها .

1 ـ أدونيس ـ في 3أجزاء ـ صدر عن دار الساقي،بيروت 1995 /1998

2- قاسم حداد - منشورات مجموعة أرابيسك، لندن - ط1996/1 3 محمد بنيس - صدر عن دار توبقال، الدار البيضاء، سنة 2009

4 ـ صلاح بوسريف ـ صدر عن دار فضاءات،عمان الأردن 2017 5 ـ صلاح بوسريف ـ دار خطوط وظلال ـ عمان، الأردن 2021

6 ـ سعيد بنكراد : الفن سبيلًا إلى الحقيقة (مقال) ـ الملحق الثقافي لجريدة الإِتحاد الإِشتراكي ـ عدد: 11275 / 25 مارس 2016 ـ ص : 9

7 ـ رشيد المومني : إيقاعات الكائن (مقال) ـ الملحق الثقافي لجريدة الإتحاد الْإِشْتَراكَي ـ عَدد : 10817 / 26 ـ 90 ـ 2014 ـ ص : 4

الخميس 11 من يوليوز 2024

لاشك أن انخراط الزهرة ابراهيم في كتابة النص المسرحي يستجيب لرهان كتابة ابداعية درامية تتجاوز أسلوب الكتّابة التقليدية وقواعد التّأليف الكلاسيكي . وذلك بحثا عن ارساء دعائم كتابة مغايرة، تفجر القوالب الجاهزة، والأنماطُّ المستهلكة التي تطغى على الساحة المسرحية المغربية. وذلك لبناء نص درامي حداثي يرشح ببلاغته اللغوية وجماليته الركحية تتعالق فيه العلامات، وتتضَّافرُّ داخله الانساق اللّغوية والبصرية والفرجوية عامة، نص يعب من التراث والذاكرة الجمعية

بخصوبتها وأصالتها اللغوية و التاريخية وينفتح على الصيغ والطرائق الجمالية بطرافتها

وجدتها وابداعيتها . غير أنه يتحصن في الآن ذاته بمرجعية عميقة وخلفية نظرية فكرية وتحديدا انثروبولوجية ترفد وعي الكاتبة، وتشري ممارستها الجمالية "، مما يجعلها تمتلك حسا جماليا متميزا، ورؤية عميقة دفعتها الى استبطان الواقع الاجتماعي والقومي، وقراءته على ضوء المتغيرات والإبدالات التي عرفها المحيط العالمي، والتي أعادت صياغة أوضاع حياة الأفراد والجماعات في من منظومة متجددة تداعت خلالها التمثلات العتبقة حول عدد من المفاهيم: كالهوية والمقدس ، والدولة ، والسلطة، الوطن، والمواطن، والحق، والواجب والحرية والعدالة وغيرها من المفاهيم التي شكلت ثوابت المجتمع و الدولة العربية في العصبر الحديث.

مما استدعى اعادة قراءة الواقع العربى وإعادة انتاجه فنيا وفق منظور مركب يستجيب للضوابط والخصوصيات الجمالية، وينفتح على الشرط الاجتماعي في افق صياغة تجربة قائمة على انتهاك سلطة الجاهز والعادي والمبتذل، وترسيخ فعل المغايرة والاختلاف على المستوى الجمالي .هذا فضلا عن طموح تجسيد نزوعات التحول والتغيير على المستوى المادي والفكري وعلى المستوى السياسي والاجتماعي . إنّ هذا الوعى المركب القائم على ادراك أسرار الصناعة المسرحية، والإيمان بالوظيفة الاجتماعية للفن هو الذي دفع الكاتبة الى رفض أطروحة انطونان أرتو التي ترمي الى عزل المسرح عن زخمه الاجتماعي ، واغراقه في النزعة الشكلانية التي تحول الركح الى فضاء باذخ تتعالق فيه العلامات والأنساق

> المسرح وعزله عن سياق المتغيرات الاجتماعية خاصة في ظل المنعطفات التأريخية الحاسمة التي يشهدها العالم العربي والتي تقتضي ادراك المسرح العربي للاشتراطات، والصيرورات والتحولات العسيرة التى يجتازها الوطن العربي، مم یجعّله مفتوحا علی کل مّهاو*ي* الأزمــات مـن تـمـرد، وعصيان، واقتتال طائفي، ومجتمعي، وتفسخ للدولة والمجتمع وغير ذلك من صور الإندحار الحضارى والانتكاس والسقوط. لذلك، فإن المسرح مطالب في تقدير الزهرة ابراهيم ، بأن يملك تصورا لبدائل تجنب الكيان الفردي والجماعى من هذا الإندحار الحضاري والوجودي الذي يجهز على الحياة الأمنة. كما أن المسرح باعتباره فنا راقيا موكول له امتصاص هذا الارتجاج الذى يعيشه العالم العربى بكل تفاصيله وحيثياته في أفق إعادة تشكيل الوعى العربى بصيغة ترسخ قيم ومبادئ الحق ،والخير والحب، والجمال بمقياس ومعايير

غوابة السؤال

التي عرتها الثورة العالمية في مجال والتكنولوجيا

والأتصال. كما عرت واقع التسلط والاستبداد. حيث

سعت الأنظمة المتداعية إلى قمع الكتابة، والإجهاز

على حرية التعبير، ومنع الأحتجاج السلمي،

ومصادرة الفن الذي واكب مجريات الحراك أو

بثورة الربيع العربي».

وبذلك فإن الكاتبة الزهرة ابراهيم تعتبرالمسرح،

بالأساس، منجزا، فنيا

وابداعيا، لكنه موصول،

في الآن ذاته، بوظيفته الآجتماعية والتاريخية.

فهو بالنسبة لها

كشيف ومكاشيفة، عقيدة

وشبهادة واقع وذاكرة، افتراض ورؤيا.

مابعرف»

ورثاءالذات

يعيد الاعتبار للذات الحضارية، ويساهم في استعادة وهج الأمة ومكانتها بين الأمم التي تنعم بالاستقرار والتنمية والحرية والديقراطية. ويفصت العنوان عن هذا النزوع إلى إضاءة جزء حساس من تاريخ التحولات العربية في الزمن الحديث. فإذا فككنا العنوان باعتباره نصا موازيا Paratexte يمتلك حمولته الدلالية التي تضيء النص الرئيسي نجد أن الأهزوجة هي ما يهزج به من الأغاني اي مايترنم به. وإذا ربطنا الأهزوجة بشخص ابراهيم الحموي يتحصل لدينا وصف تراجيدي ومأساوي فابراهيم ليس الا ابراهيم قاشوش، وهو شاب سوري من مدينة حماة. والمدينة ترمز في الذاكرة السورية والعربية للصمود والمقاومة الكنها تحيل على أيحاءات مأساوية ودلالات يكشف عنها التاريخ الحديث للمدينة، وتفصح عنها قصة ابراهيم قاشوش التراجيدية. وهكذا يمكن اختزال التاريخ الحديث للمدينة في عبارات: النكبة، والتسلط، والاستبداد... ذلك أن المدينة كانت ضحية قمع وحشى وشرس في عهد الرئيس الراحل حافظ الأسد الذي حاصرها وأمطرها بوابل من القصف الجوى والبرى عقاباً لها على تمردها وعصيانها. فالطائرات السورية المفترض فيها قصف العدو أشاحت وجهها عن إسرائيل، واختارت قصف الأبرياء وتدميرهم ، نفس النكبة تعرضت لها المدينة في الحراك الثاني أو مايعرف بالربيع العربي، وتمثل قصة ابراهيم قاشوش تجسيدا حيا ومأساويا لهذه النكبة. فإبراهيم شاب سوري من مدينة حماة نشط إبان الاحتجاجات الشعبية السورية وكان يقود المظاهرات الشعبية التي تهتف بإسقاط الرئيس

بهذا المعنى الفنى والحس الفكري و النضالي تمارس الزهرة

ابراهيم فعل الكتابة ،وتتجاسر على المسكوت عنه لتؤرخ لزمن الردة العربية وواقع الانحسار و الانخراط القسرى في عولمة

كاسحة وفاضحة لعجزنا الفردي والجماعى في ظل أنظمة

متأكلة لا تملك مشروعا مجتمعيا وحضاريا، وتختار القمع

والتسلط والاستبداد بديلا عن تحول مجتمعي سلس ومدروس

للشعارات المناوئة للحكومة وللرئيس السوري شخصيا، ومن بينها أنشودة « يلا ارحل». وقد لاحقته قوات الأمن السورية في أعقاب « جمعة ارحل « 1 يوليوز 2011. والتى احتشد فيها زهاء نصف مُليون متظاهر بساحة العاصي بحماة . وقد ظفرت به قوات الأمنّ وقامت بذبحه، واقتلاع حنجرته،تلك الحنجرة التى طالبت بالحرية والكرامة، ونادت بإسقاط الطاغية، ورددت بحبور وعفوية أهازيج النصر. وقد رمت قوات الأمن بجثة الشبهيد ابراهيم في نهر العاصي مدعية أن مجهولين قتلوه لتأجيج

السوري بشار الأسد، واشتهر بتأليفه

وهكذا، يكشف العنوان طبيعة والنص وأبعاده،فهو يرصد واقعا عربيا مأساويا وتحولا يكتسى، طابعا تراجيديا وسمته الكاتبة بالرجة العنيفة الناجمة عن مفارقة:



في مسرحية «أهازيج ابراهيم الحموي» للكاتبة الزهرة إبراهيم

تنامي الوعي لدى الشعوب العربية المطالبة بالانخراط في زمن الحداثة والديمقراطية والتنمية الشاملة من جهة، وإصرار الأنظمة على مواجهة هذا الحراك باليات القمع ومنطق العدوان. ومن ثم، فإن المسرحية تنحاز إلى الكشف والشهادة على لحظة فارقة من الزمن العربي.

إن أهازيج ابراهيم الحموي المأساوية التي هي عبارة عن مواويل ونغمات لاترددها بغداد ودمشق فحسب، بل هي أهازيج يترنم بها العالم العربي، وتمزج ببن الفضح والكشف تارة، والرثاء، تارة أخرى...

وإذا انتقلنا إلى المسرحية نجدها تنفتح على صورة سلطان يتوسط مجلس طرب، وهو مجلس باذخ يؤثثه شعراء و قيان وغلمان ومهرج وخمر، وبعد هنيهة يشرع في إلقاء صررمن الذهب، تتوسط هذا المشهد ثلاثة أدواح قليلة أوراقها ومائلة إلى الصفرة، تنطلق موسيقى حزينة وبطيئة حينا ومتوترة أحيانا أخرى ،تدخل الأجساد الأنثوية في رقصة الموت، حيث تتهالك الأجساد، ويرتمي كل منها على جذع دوحة ،ثم يصدر نشيج وأهات وعويل لينتهي المشهد بموت حركي ليتقدم الشاهد» قنسر» متسائلا عن سريباب هذه الأجساد والأرواح، ويعلن المفتي الكفيف على أن الواقعة وقعت .

إن صورة المشهد تحيل على الوضع الكارثي لوطننا العربي، حيث اليباب وموت الأجساد والأرواح . لكن الشاهد يفتح الباب للسؤال الكبير:

ماذا جرى ؟ وما الذي سيقع ؟

من هنا يبدأ نغم أو غواية السؤال في المسرحية التي تختار تشريح الوضع العربي ومساءلته، و في موال بغداد تحاكم المسرحية شهاب الشاعر الذي يمثل رمزيا المثقف العربي، حيث نجد جسارة المهرج» حتروش « تباغث الشاعر بتوجيه سهام النقد لشهاب معتبرا إياه مسؤولا عن الانتكاسة، فهو الذي كرس الإتباع، وزكى الوضع القائم، وعاش متمسحا بأعتاب البلاط، ومستدرا هبات السلاطين، لذلك لم يجرؤ على ازعاج السلطان، ورغم كونه يدعي الخروج على النسق، فهو يظل حاضنا للتنميط والجمود، لا يقتحم دائرة المسكوت عنه، ولا يمثل نبض الشارع والجماهير فقد أختار التماهي مع توجهات السلطة، وتحول إلى أداة دعائية فجة مدافعا عن اختياراتها وقراراتها المتسلطة.

«حتروش المهرج: في هدوء مفتعل سيداتي سادتي. أصيخوا السمع هذا الكائن الذي عاش منذ الأزل متمسحا باعتاب البلاط، مستدرا هبات السلاطين والامراء.. والولاة.. يفاجئنا اليوم بموال غريب : يالالان للي ليلي ياعين.. هيا ياجمهورنا الموقر. رددوا معي يا لالاللي ليل ياعين .. يالالان يالال للي ليل ياعين.. 1

ويمعن حتروش المهرج في إدانة الشاعر شهاب الذي يرمز للمثقف واصفا أياه ب» مزمار المديح» 2ويتحداه أن يزعج السلطان بمواقفه ومعارضته للسلطة في توجهاتها واختداراتها:

« حتروش المهرج: قل ياصاحب الفكر الدينامي والتركيبي .. هل تجرؤ على ازعاج السلطان في هذه الليلة الرائقة المتوهجة جمالا ودلالا»3

بل إن حتروش يبالغ في إهانة الشاعر/ المثقف، حيث يعتبره كائنا وصوليا وانتهازيا ،يحرص على خدمة مصالحه، وتحقيق طموحاته الشخصية. مجرد من الحس الإنساني،بعيدا كل البعد عن تجسيد القيم التي يدعي الدفاع عنها . لذلك فهو لا يتورع عن ممارسة أفعال مشينة كالوشاية والغيبة بالإضافة إلى كونه شريرا وحسودا، يتطاير الشر من عينيه ويضمر الحقد لنظرائه من الشعراء الذين يجالسون السلطان.

«حتروش المهرج: نعم سيدي،تراؤون ،تستعرضون قرائحك ...تتزاحمون حتى لتطوير الشرر من عيونكم ...يود الواحد منكم أن يحرق نده ... تتلقفون العطايا . تتجسسون على جيوب بعضكم البعض. .تمتهنون الوشاية والغيبة ... لكنكم حين تغادرون ردهات القصر...يبقى المهرج...وحده المهرج يبقى وقتها يرى مالاترون 4. أما القينة كروان، فهي بدورها تزكي إدانة شهاب، متهمة الشاعر ونظراءه بكونهم مجرد لاهثين وراء الدنانير، تفتقد أشعارهم للصدق، وتروم التكسب والمدح، فهي تفضل ترديد الأغاني الشعبية على توريط حنجرتها في مدحيات طويلة لشعراء استنفذوا كل بحور الشعر في غواية المدح والتكسب وجمع المال.

« القينة كروان: (بنبرة فيها إدانة )أنتم أيها الشعراء

النهرة إبراهيه الحموي ألم المحارية المارية المربية الم

اللاهثون وراء الدنانير من ورطتم حنجرتي في مدحياتكم الطويلة،والبسيطة، والمديدة، والوافرة،والكاملة، والمجتثة،والمتضاربة،والمتضاربة،استنفذتم كل عروض الخليل لإرضاء ممدوحيكم... لوترك لي السلطان حرية الاختيار لاكتفيت بـ» هانا جيت، هانا جيت،هاناجيت جوني مار»5

وهكذا، فإن حتروش / المهرج والقينة كروان يدينان معا الشاعر شهاب الذي يمثل رمزيا المثقف محملين إياه مسؤولية تردي الأوضاع، ذلك أن الشاعر يفترض فيه أن يلتزم بقضايا المجتمع ،وأن يحرص على المسافة الضرورية ازاء السلطة، مما يسمح له بمعارضة موضوعية لتوجهاتها واختياراتها . فقد اكتفى بارضاء نزواته،وتحقيق مصالحه الشخصية ،حيث تحول إلى أداة دعائية فجة تكرس واقع التخلف والاستبداد . بيد أن هذه الاتهامات التي تنزع إلى توريط شهاب في تعميق الأزمة واستفحالها تلاقي الرفض من قبل شهاب معتبرا نفسه مستقلا و هو ليس من زمرة المادحين و المتكسبين و المنافقين وهو بذلك يتنصل مم تبعات هذا الوضع، ويحمل المسؤولية كاملة للسلطة القائمة:

«شهاب الشاعر: أنا شاعر ولست من زمرة الناظمين.. أنا شاعر ولست من زمرة المادحين، أنا شاعر ولست من زمرة المنافقين، أنا شاعر ولست من زمرة المتكسبين « 6.

في» نغم العزاء « نقف على تشريح للخطاب الرسمي والخطاب الديني الذي يسير في فلكه، والناظم بينهما هو التبرير والزيف وتزكية واقع التسلط والاستبداد.

وفي سياق ذلك، يقدم المستشار زرزار صورة ملفقةوكاذبة عن وضعية الرعية مدعيا أنها تعيش حالة من الاستقرار والأمن، وتدعو للحاكم بالعز والهناء:

وادش، ودرغو للخادم بالعر والهاء . « زرزار المستشار ( على يسار العرش ) سيدي سلطان الزمان ،رعيتكم والحمد الله آمنة مطمئنة، تأكل الفول والعدس، وتتوالد في الغلس..تنام ..تنام . وتنام..تدعو لكم بالعز والهناء والدوام، والحفظ من أولاد الحرام» 7. وحين يسمع السلطان اصوات الاحتجاجات يمعن الخطاب الرسمي في التكييف وقلب الحقائق. ذلك أن أصوات الاحتجاجات تحول إلى هتاف باشم السلطان ودعاء له بالنصر والتمكين. « أمين الأسرار : جلبة ؟ أصوات ؟ الرعية تهتف باسمكم أناء الليل وأطراف النهار، وتدعو لكم سيدي السلطان بدوام

نفس الخطاب التبريري المزيف يتبناه رجل الدين كفيف

العز والازدهار «8.

تحمل دلالات توحي بقصور الرؤية ، وزيف نظرة رجل الدين الذي يناصر السلطة ويسير في فلكها ، فالكفيف في المعنى المعجمي هو ذلك الذي يعاني من ضيق مدى الرؤية. واذا كان الخطاب الديني يتصادى مع توجهات السلطة وأهدافها ، فإنه لايكتفي بذلك بل يذهب بعيدا حيث يضفي شرعية دينية ربانية مطلقة على الاختيارات السياسية، للحاكم.

وإذا كانت المسرحية تفضح الخطاب الرسمي و الخطاب الديني المضلل ، فإنها تعري من جهة ثانية واقع التسلط و الاستبداد من كبث و مصادرة لحرية التعبير عبر حجب مواقع التواصل الاجتماعي و تجييش و حشد «الهاكر» لتدمير حسابات أبناء الشعب ، و اشعال فتيل الصراع الطائفي و الديني و إشاعة الفساد، و نهب أموال الشعب و تهريبها إلى البنوك الخارجية...

و في سياق هذا التشريح للواقع العربي الطافح بالفساد و التسلط تؤسس المسرحية منطق التمسرح القائم على مجموعة من المفارقات التي تجسد بنية الصراع و آلية الشتغاله، حيث يتحدد الصراع في مجموعة من الثنائيات: الصراع بين الماضي المجيد و الحاضر البئيس، بين أصالة الذات و عنفوانها و تراجعات الحاضر و نكوصه، بين مقومات العصر التي تشهد نزوعا جارفا إلى تأسيس فلسفة جديدة للتعايش البشري قائمة على الديمقراطية، و العدالة الاجتماعية و الاقتصادية، و واقع عربي يراوده الحنين إلى الاستبداد، و يركن إلى التسلط، بين حلم الجماهير العربية في التحرر و الديمقراطية و الرفاه، و إرادة فولانية لطبقة ماسكة بزمام الأمور تصر على إعادة انتاج التحكم و التسلط و الاستبداد.

من صلب هذا الصراع ينبجس الزمن العربي الجديد والجريح موالا مضمخا بالأنين و الشجن و الأحزان ، لكنه واثق من اشراقة عهد جديد، فإذا كانت نهاية المسرحية مأساوية يؤثثها مشهد ابراهيم قاشوش، فإن الشاهد يأبي إلى أن يخرج من تحت ردائه الدمية الخارقة معتبرا حنجرة الشاعر « تعبير عن الضيق و الشدة و الخوف « دين في رقاب الأمة، داعيا إلى تحرير التاريخ العربي من الزيف والأكاذيب، وتحرير الأوطان من الاستعباد و سماسرة و تجار الحروب، و إعادة الأموال المنهوبة إلى خزائن الشعب، وتحرير التاريخ العربي من الأوثان والطغيان .

وإذا كانت المسرحية تنتهى بنفس جنائزي أليم يعبر عنه مشهديا شريط فيديو لجنآزة ابراهيم قاشوش مرفوق بنشيد حزين ذي طابع رثائي، فإن الاصرار يبدو واضحا على مواصلة الثورة ، فلا وقت للبكاء و الألم و العشيق . إنها لحظة الغضب و ثوار حماة قادمون يلملمون الجرح و الأشبلاء، و يدفنون أطفالهم من الضحايا ، و يقارعون الجرح بالجرح لصنع الغد المطرز بالألم و المبشر بالحياة التي تولد من صلب هذا الموت و الدمار. و بذلك فإن المسرحية ترصد معاناة الذات العربية المكلومة بفواجعها و انتكاساتها بلغة مشبهدية قائمة على تشابك الأحداث و تفاعلها ، مما يؤسس للغة درامية متفردة تتسم ببلاغتها و جماليتها المنفتحة على الشعرية العربية ، لكنها مشروطة بحدودها الدرامية وخصوصيتها المسرحية . كما تتميز بسيولتها العاطفية، فهى لغة مشحونة بايقاعاتها الموازية لحركية الحدث و ديناميته ، تجمع بين جمالية الحوار ،وشعرية النص المسرحي في توليف درامي متميز و لغة مرئية تنصهر فيها كتابة شاعرية متدفقة بدينامية حداثية متواترة، مما يولد لغة فيزيقية تنأى بالمسرحية عن المونولوجية والخطابية، وتجعلها محافظة على أبعادها الدرامية من خلال تنوع الأحداث ، و تعدد الشخصيات والذوات، و حضور التوثر و الصراع.. وغير ذلك من المقومات الفنية التي تمنح لهذا العمل المتميز كينونته الفنية و أبعاده الجمالية الراقية.

هوامش

الزهرة ابراهيم: أهازيج أبراهيم الحموي: نص مسرحي للكبار. مطبعة الرباط نيت الطبعة الاولى شتنبر 2019. ص

المسرحية: ص23 المسرحية: ص26 المسرحية: ص27 المسرحية: ص37

المسرحية: ص42

المسرحية: ص43 المسرحية: ص44

15



أسامة الزكاري

# التاريخي الوطني

### محمد بكور وأسئلة الحصيلة والتراكم

في الاشتغال، ثم على مستوى بلورة أنساق التميز داخل «صنعة» كتابة التاريخ من جهة ثانية.

ويحدد الأستاذ محمد بكور أفق السقف جاء قيها: «تنطلق هذه الدراسة من النظر إلى الممارسة الأسطوغرافية باعتبارها ظاهرة أجتماعية تتغير معالمها بتغير بنيات المجتمع وذهنياته، إذ لا يمكن

العلمي لعمله الجديد في كلمة تركيبية مركزة،

محمد بكور التاريخ والمؤرخون المفاربة في مرحلة الحماية دراسة في تحولات التدوين التاريخي

أن ننكر أن ظهور أنواع من الكتابة التاريخية رهين بالتحولات التي يعيشها المجتمع، وكذا بتطور وعيه التاريخي. ففى أغلب الأحيان تكون الأشكال خيارات لأصحابها، تخفِّ وراَّءها بنيات اجتماعية وفكرية معقدة. واعتبارا لهذا فإنَّه لا يصح اتخاذ أشكال الكتابة ودقة معلوماتها معيارا للحك على قيمتها العلمية، مقابل تجاهل قيمتها في فهم التحولات الاجتماعية والفكرية. ولا شك أن مسعى من هذا القبيل من شأنه تمكيننا من رصد الواقع الثقافي وما يحيط به من أحداث سياسية وقضايا اجتماعية تسهّم في صياغة طبيعة وعى واهتمامات المؤرخين خاصة والمجتمع عامة. كما أن هذا المسعى، وهو يدرس النصوص في بنيتها الداخلية، يحيلنا على التحولات المنهجية واللغوية والموضوعاتية التي شهدها التدوين التاريخي، خصوصا وأن الفترة المقصودة بالبحث تكتسى صبغة بالغة الخصوصية، إذ تستبطن بذور قطائع معرفية، بقدر ما تحمل من استمرارية القوالب المعرفية التقليدية. ولذلك فإنها مرحلة انتقالية بامتياز...» (ص.11).

وعلى أساس هذا التشخيص الدقيق، يقدم الكتاب عرضا تركيبيا لحصيلة الكتابة التاريخية خلال فترة الحماية الممتدة

بين سنتي 1912 و1956، رابطا بين عطاء المتون والمدونات، وبين السياقات الاجتماعية والسياسية التي أفرزتها صدمة الاستعمار بتداعياتها العميقة على المواقف وعلى الرؤى وعلى آليات التأليف، بل وعلى الغاية المثلى من هذا التأليف.

بمعنى آخر، تحولت الكتابة التاريخية إلى واجهة مشرعة للدفاع عن ثوابت الانتماء للوطن، وعن مقومات الشخصية المغربية التي تلاقحت واغتنت عبر محطات ومسارات طويلة وممتّدة. فكأن الانخراط في المعرّكة الكبرى لمقارعة أحكام القيمة الكولونيالية المستنسخة لبعضها البعض بخصوص تاريخ المغرب وقضاياه، مما أفرز تيارا نزوعيا نجح الأستاذ بكور في القبض بأهم مفاصله على مستوى الغايات الكبرى، والْرَجِعِيّات المؤطرة، والأدوات المعتمدة في التأليف وفي التدوين وفي التركيب وفي الاستخلاص. وللاستجابةً لأفق هذا المطّلب العلمي الأصيل، نحا المؤلف -في المدخل التمهيدي- نحو رصد المميزات العامة للتأليف التاريخي بالمغرب منذ بداية المراحل الأولى للتدوين وإلى حدود مطلع القرن 20، بهدف الكشف عن مستويات الامتداد أو القطيعة في أنساق الكتابة التاريخية المغربية المسماة بالتقليدية.

وفى الباب الأول من الكتاب، اهتم المؤلف بالتعريف بمؤرخي المرحلة من خلال القضايا الكبرى للموضوع، وعلى رأسها ألخلفية الثقافية التى وجهت ذهنيات التفكير والكتابة خلال عهد الاستعمار، في علاقة ذلك بمجمل التقاطعات القائمة والممكنة مع مجالات معرَّفية أخرى مثل الأدب والفقه والتفسير والسيرة... مما يسمح بتحديد السمات العامة لقواعد التأليف التاريخي ولأنماطه المتداولة. ولإضفاء طابع إجرائي على هذا البعد، سُعى المؤلف للاشتغال على «لوائح» مؤرخي المرحلة وفق تصنيف يستند إلى معياري الزمن والجغرافيا، مع ربط ذلك بالمحددات الاجتماعية والمعرفية والسياسية التي وجهت صناع الكتابة التاريخية للمرحلة المعنية، الأمر الذي جعل من هؤلاء «الصناع» ظاهرة اجتماعية تستثمر تقاطعات شبكة علاقاتها واهتماماتها لإنتاج نصوص على نصوص، وأعمال على أعمال، ومصنفات على مصنفات،... تظل -في نهاية المطاف- تعبيرا عن انتماء لأفق جماعي ميز انتظارات النخبة العالمة للمرحلة. لذلك، سعى الباب الثَّاني من الكتاب إلى توسيع حلقات البحث والتصنيف بالتركيز على الكشف عن مكونات البنى الداخلية للكتابة التاريخية في علاقتها بمجالات التدوين الأخرى أولا، ثم باليات التجديد على مستوى أدوات التدوين التاريخي ومناهجه ومصادره ثانيا.

وبالكثير من عناصر التريّث العلمي، أصر الأستاذ محمد بكور على إبراز محددات سقف عملة، عندما أكد على استمرار مجال البحث مفتوحا، مادامت مجالاته متشعبة، ومادامت تفاصيله موضوعا متجددا باستمرار، بأسئلته ويمناهجه ويقضاياه. يقول بهذا الخصوص: «ورغم حرص أهذه الدراسة على تمكين القارئ من تشكيل نظرةً شاملة حول حركة التدوين التاريخي بالمغرب في الفترة المذكورة، إلا أن طابعها المكثف نسبياً جعلها لا تقف عند جميع التفاصيل، إذ لم يكن القصد إنشاء بحث مفصل عن كل مؤرخ. وكاتب هذه الدراسة يقر بأن الصعوبات التي واجهته، معرفيا ومنهجيا، أعظم مما استطاع أن يخصص لها من جهد...» (ص.14).

إنها قراءة علمية، تُقدم الحصيلة وتُنبه للثغرات، ترصد الحصيلة وتستشرف المستقبل، تحتفي بالمنجز وتؤسس لأسئلة التفكيك والتحول، تقرأ التراكم وتبحث عن شروط التأصيل لكتابة تاريخية وطنية مجددة ومؤسسة وفاعلة في محيطها وفي انشغالات نخبهاً.

ستوى الأسئلة المهيكلة للتدوين، وعلى مستوى المنهج المتبع

لعل من معالم تميز عطاء توجهات البحث

التاريخي الأكاديمي الوطني، نزوعه المتواصل

نحو مساعلة تراكم المنجز، ونحو تثمين المسارات،

ثم تقويم حصيلة الخلاصات الكبرى التي أثمرتها / وتُثمرها

تيارات البحث التاريخي الوطني. ويمكن القول إن عمق هذه

الرؤية كان له الفضل الكّبير في أخراج أعمال تصنيفية رائدة،

اهتمت بالاشتغال على لوائح عطاء المدارس الكولونيالية

على اختلاف أصولها وعلى تشعب منطلقاتها وعلى تعدد

خلفياتها، ثم على أرصدة الإسطوغرافيات الوطنية التقليدية

التي ارتبطت بمسار بناء الدولة المغربية خلال العهود الماضية،

ثم بتحديات تعزيز الهوية الوطنية وقيم المشترك الجماعى

خلال عقود ما بعد حصول البلاد على استقلالها السياسي.

وأكتفى، في هذا الباب، بالاستدلال بالعمل المرجعي الذي

أصدرتُه كليَّة الآدابِ والعلوم الإنسانية بالرباط سنة 1989ُ

تحت عنوان «ثلاثون سنة من البحث الجامعي بالمغرب-

البحث في تاريخ المغرب: حصيلة وتقويم». وأعتقد أن صدور

هذا العملُّ بقوته العلمية وصرامته النقدية، يقيم الدليل على

حيوية العودة المتجددة لمساءلة حصيلة المنجز، قصد توفير

الأرضية الضرورية لمساءلة هذه الحصيلة في إطار «صنعة»

النقد التاريخي العلمي. إضافة إلى ذلك، يؤكد هذا المنحى

حقيقة وضع قائم مُثبِطَ، مضمونه عجز الذوات الفردية على

إنجاز هذا المسار وهذه الرؤية في إطار أعمال فردية موزعة

في أسئلتها، ومتباينة في منطلقاتها. فالأمر يتعلق -في

نهَّاية المطاف- بمشروع علَّمي وثقافي يتطلب جهدا جماعياً،

وتأطيرا مؤسساتيا يتجاوز الإمكانيات الفردية لهذا الباحث

أو ذاك. ومع ذلك، فقد اغتنى المجال بأعمال تأصيلية ارتبطت

بجهود رواد البحث التاريخي الوطني، والتي اتخذت شكل

أعمال تصنيفية وبيوغرافية، مثلما هو الحال مع أعمال كل

من محمد المنوني، وإبراهيم بوطالب، وعبد الأحد السبتي،...

صدورّ كتاب «التاريخ والمؤرخون المغاربة في مرحلة الحماية-

دراسة في تحولات التدوين التاريخي»، للأستاذ محمد بكور،

سنة 2023، في ما مجموعه 634 منّ الصفحات ذات الحجم

الكبير. ويمكن القول، إن الكتاب يشكل أهم عمل تصنيفي حول

أرصدة الكتابة الإسطوغرافية المغربية لعقود عهد الحماية

والاستعمار، اهتم فيه المؤلف بتقديم جرد شامل لأرصدة

التأليف والتدوين التى طبعت عطاء نخب العلم والمعرفة

للمرحلة المعنية بالدراسة. وتعود أهمية هذا العمل، إلى

غياب شببه كلى لأعمال تصنيفية تجمع بين البعد البيوغرافي

في إطار تطور عطاء هذا المسار العلمي الرفيع، يتدرج